
Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Discapacidad y hermandad en el conocimiento antropológico
Luisina Castelli Rodríguez 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2576

1

Artículos Libres

DOI: 10.29112/ruae.v10i2.2576

Discapacidad y hermandad en el 
conocimiento antropológico

Disability and sisterhood in anthropological knowledge

Deficiência e irmandade no conhecimento antropológico

Luisina Castelli Rodríguez1 

Recibido: 05/05/2025 | Aceptado: 03/10/2025

1	 Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación, Universidad de la República. castelliluisina@gmail.
com. ORCID: 0000-0001-8713-3065



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Discapacidad y hermandad en el conocimiento antropológico
Luisina Castelli Rodríguez 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2576

2

Artículos Libres

Resumen
El propósito de este artículo 
es analizar los vínculos entre 
hermandad, discapacidad y 
conocimiento antropológi-
co tomando como insumo la 
experiencia de la autora junto 
a su hermana y las implican-
cias epistemológicas de este 
vínculo con una investigación 
etnográfica en curso. Se ahon-
da en tres dimensiones: (i) las 
relaciones entre discapacidad 
y antropología en la investi-
gación y en la construcción de 
enfoques y análisis; (ii) el lu-
gar de la experiencia corporal, 
de parentesco y la afectación 
en procesos de conocimiento 
y (iii) la construcción de un 
lugar de enunciación y com-
promiso etnográfico donde 
la hermandad ocupa un lugar 
de relevancia. El artículo de-
sarrolla un posicionamiento 
epistemológico y político a fa-
vor del conocimiento afectivo, 
corporal y relacional y pro-
pone ampliar los enfoques de 
la antropología recuperando 
experiencias de discapacidad 
y hermandad como fuentes de 
crítica y análisis.

Palabras clave: antropología, 
conocimiento, discapacidad, 
hermandad, trabajo de campo.

Abstract
This article aims to analyze 
the relationship between sis-
terhood, disability, and an-
thropological knowledge, 
drawing on the author’s ex-
perience with her sister and 
the epistemological implica-
tions of this bond in an on-
going ethnographic study. It 
explores three dimensions: 
(i) the relationship between 
disability and anthropology 
in research and in the con-
struction of approaches and 
analysis; (ii) the place of bodi-
ly and kinship experience 
and affectation in knowledge 
processes; and (iii) the con-
struction of a standpoint and 
an ethnographic commitment 
where sisterhood occupies a 
place of relevance. The article 
develops an epistemological 
and political stance in favor of 
affective, corporal, and rela-
tional knowledge and propos-
es to broaden anthropological 
perspectives by recovering ex-
periences of disability and sis-
terhood as sources of critique 
and analysis.

Keywords: anthropology, 
knowledge, disability, sister-
hood, fieldwork.

Resumo
O objetivo deste artigo é 
analisar as relações entre ir-
mandade, deficiência e con-
hecimento antropológico, 
tomando como base a ex-
periência da autora com sua 
irmã e as implicações epis-
temológicas desse vínculo 
com uma pesquisa etnográ-
fica em andamento. Apro-
funda-se em três dimensões: 
(i) a relação entre deficiência 
e antropologia na pesquisa 
e na construção de aborda-
gens e análises; (ii) o lugar 
da experiência corporal, do 
parentesco e da afetação nos 
processos de conhecimen-
to; e (iii) a construção de um 
lugar de enunciação e de um 
compromisso etnográfico em 
que a fraternidade ocupa um 
lugar de relevância. O arti-
go desenvolve uma postura 
epistemológica e política a 
favor do conhecimento afe-
tivo, corporal e relacional e 
propõe ampliar os enfoques 
da antropologia, recuperan-
do experiências de deficiência 
e irmandade como fontes de 
crítica e análise.

Palavras-chave: antropologia, 
conhecimento, deficiência, 
irmandade, trabalho de campo.



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Discapacidad y hermandad en el conocimiento antropológico
Luisina Castelli Rodríguez 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2576

3

Artículos Libres

Presentación

Este artículo y las consideraciones que en él se despliegan surgen en el contexto de una 
investigación etnográfica realizada entre 2018 y 2022 con integrantes de dos grupos de danza 
inclusiva conformados por personas con y sin discapacidad, uno de ellos radicado en la ciudad 
de Buenos Aires y otro en la de Montevideo, en el transcurso de estudios de doctorado en 
antropología social.2 Si bien lo desarrollado en el artículo podría responder a un abordaje au-
toetnográfico, y si bien son retomados trabajos elaborados desde allí, se opta por un encuadre 
que pone el acento en los devenires del abandono etnográfico y en una perspectiva relacional 
que se ensambla a aspectos biográficos de la autora. En este marco hubo al menos dos elemen-
tos que condujeron a que las corporalidades —en sus diversas dimensiones— demandaran 
especial atención para definir la postura y el enfoque epistemológico. Por una parte, la danza y 
el movimiento implicados en el trabajo de campo hicieron inevitable observar lo corporal, las 
prácticas e interacciones físicas; y por otro, ser hermana de una mujer con discapacidad y las 
circunstancias que rodean este vínculo, requirieron atender la autobiografía y la interacción de 
saberes propios de esa trama con el campo etnográfico.

Con atención a estos aspectos, el propósito de este artículo es explorar los ensamblajes entre 
hermandad, discapacidad y antropología contemplando tres dimensiones: (i) las relaciones 
entre discapacidad y antropología en la investigación y en la construcción de enfoques y 
análisis; (ii) el lugar de la experiencia corporal, de parentesco y la afectación en procesos de 
conocimiento y (iii) la construcción de un lugar de enunciación y un compromiso etnográfico 
donde la hermandad ocupa un lugar de relevancia. Se plantea en este sentido un posiciona-
miento epistemológico y político a favor del conocimiento afectivo, corporal y relacional y se 
propone ampliar los enfoques de la antropología recuperando experiencias de discapacidad y 
hermandad como fuentes de crítica y análisis.

Para poner en contexto a les lectores, es de orden introducir algunas informaciones. Por un 
lado, buena parte del trabajo de campo consistió en participar de las prácticas de danza de 
ambos grupos, con lo cual, si bien en toda instancia de investigación se involucra la corpora-
lidad, aquí fue centro de atención de acuerdo a las distintas posibilidades del movimiento y la 
diferencia (corporal) que supone la discapacidad. Se suscitaron así interrogantes sobre cómo 
la danza, la copresencia y el contacto corporal configuran formas de autonomía, confianza y 
sentidos sobre lo común y las diferencias entre personas con y sin discapacidad.

2	 Doctorado en Antropología Social, Escuela Interdisciplinaria de Altos Estudios Sociales, Universidad Na-
cional de San Martín. Para el desarrollo de los estudios de doctorado recibí apoyo de la Agencia Nacional 
de Investigación e Innovación (ANII) de Uruguay a través de su programa de becas en el exterior.



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Discapacidad y hermandad en el conocimiento antropológico
Luisina Castelli Rodríguez 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2576

4

Artículos Libres

A su vez, si bien el vínculo de hermandad es acercado al campo como parte de la historia 
biográfica de la investigadora, las circunstancias también tuvieron su efecto. Durante la inves-
tigación se dio una circulación geográfica entre las dos ciudades donde se realizó el trabajo de 
campo (Buenos Aires y Montevideo) y una tercera ciudad donde reside el núcleo familiar y 
como parte de él la hermana de la investigadora, dándose sucesivos encuentros. De este modo, 
si bien geográficamente los espacios de trabajo de campo estaban delimitados y eran distintos 
a esta tercera locación, sí estaban en circulación afectos, pensamientos, prácticas e inquietudes 
de la autora.

Los movimientos espacio-temporales dieron lugar a circulación de prácticas y afectos en dos 
direcciones: desde los espacios de danza hacia los de la vida familiar y puntualmente de interac-
ción entre hermanas y desde este espacio personal hacia los de trabajo de campo. De este modo, 
se fue percibiendo que el vínculo con la discapacidad, primero a través de la experiencia de her-
mandad y luego en el campo, así como la atención a las corporalidades de les interlocutores no 
eran características secundarias, sino estructurantes de este proyecto etnográfico en concreto.

Con atención a estos emergentes y retomando las ideas de que entre espacio, cuerpo y 
etnografía existe una relación dialéctica (Wright, 2005) y que la afectación corporal es una 
forma de conocimiento (Favret-Saada, 2013), el artículo propone el siguiente recorrido. La 
primera sección se refiere al trabajo de campo y a la implicación de quien investiga a partir del 
viaje, el abandono y la experiencia corporal. La segunda sección trata de las relaciones entre 
discapacidad y antropología, observando de qué forma la antropología se ha interesado por la 
discapacidad, y qué desafíos teóricos y epistemológicos acerca la discapacidad a la antropolo-
gía. La tercera y cuarta sección aluden a aspectos específicos de la investigación mencionada: 
se indaga la dimensión afectiva del conocimiento a partir del vínculo de hermanas, el papel 
del movimiento corporal y los desplazamientos geográficos; y a continuación en las implican-
cias del lugar de enunciación de la autora como hermana-antropóloga y la construcción del 
compromiso etnográfico. Por último, en las reflexiones finales se esboza una síntesis de las 
principales discusiones.

Viaje, abandono, cuerpo

Se ha planteado al abandono (Wacquant, 2006) y al viaje (Clifford, 1996) como condiciones 
epistemológicas de la etnografía, entendidos respectivamente como la suspensión de precon-
ceptos y valoraciones morales de quien investiga para abrir lugar a una nueva experiencia; 
y como un movimiento de interrogación de lo conocido y aproximación a lo extraño. Estos 
requerimientos, aunque tienden a concebirse como actividades exclusivamente mentales o 



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Discapacidad y hermandad en el conocimiento antropológico
Luisina Castelli Rodríguez 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2576

5

Artículos Libres

racionales y como modelos que pueden replicarse, son indisociables de una actitud corporal 
de predisposición a la cotidianidad de los otros, así como de las características de los «lugares 
etnográficos» (Wright, 2005). La predisposición puede requerir de mucha disciplina —como 
le ocurrió a Wacquant— y aprendizaje de técnicas de danza —como en este caso— o puede 
adoptar otras múltiples expresiones, como un acompañamiento sutil, la asunción de riesgos o 
la puesta en servicio de un conocimiento o experticia determinada, entre muchas otras posi-
bilidades. En cualquier caso, para dar lugar al conocimiento la tríada cuerpo-abandono-viaje 
no puede permanecer fija, sino que demanda movimiento (temporal, espacial, simbólico e 
interpretativo). Por eso, ni el viaje ni el abandono equivalen a la procura de un lugar neutro, 
abstracto o desprovisto de todo contexto por parte de quien investiga, ni al borramiento de su 
historia personal y corporal, sino a un gesto de apertura, descentramiento de sí y a un ejercicio 
de puesta en relación de entidades, experiencias y procesos. El abandono puede llevar, en estos 
términos, a poner a disposición del conocimiento entramados de la biografía personal que no 
habían sido contemplados previamente.

Aquí la idea de «poner en relación» cobra relevancia en tanto característica saliente de la 
perspectiva antropológica y etnográfica contemporánea y de las últimas décadas, la cual me 
interesa enfatizar para luego argumentar que la historia personal, la corporalidad y los víncu-
los tienen su lugar en las investigaciones que realizamos. «Poner en relación», en los términos 
de Ingold (2012), no quiere decir conectar dos puntos o elementos de una red. Por el contrario, 
implica reconocer como punto de partida «que el mundo no está hecho de entidades estruc-
turadas (…) (sino) de procesos que se están desplegando» (p. 60). Para Ingold, la antropología 
podría hacer del pensamiento relacional una ontología alternativa, que supere de una vez la 
dicotomía entre lo biológico y cultural o lo universal y lo particular. El foco está en los proce-
sos más que en la estructura, dice, pues al no existir elementos predefinidos que conectamos, 
lo que existe son «senderos a lo largo de los cuales las cosas se mueven» (p. 63) y esos senderos 
son las relaciones.

Ahora bien, tejer un campo de investigación siempre nos ha desafiado a observar cuidado-
samente las interacciones, relaciones y ámbitos por los que transitamos con nuestros interlo-
cutores. Sin embargo, en el desarrollo histórico de la antropología y la etnografía la atención 
brindada a dichas interacciones fue cambiando, y pasó de focalizarse en la vida de «los otros» 
a abarcar también la posición y las circunstancias de quienes investigan. En este devenir y 
como parte de la experiencia, la corporalidad tomó relevancia. En la procura de alternativas al 
modelo cartesiano de racionalidad descorporizada, a la pretensión de objetividad «absoluta» 
y al relativismo a ultranza, el cuerpo y sus facultades pasan de objeto de estudio a entidades 
de conocimiento, siendo cada vez más pujante la atención hacia la experiencia, en tanto locus 



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Discapacidad y hermandad en el conocimiento antropológico
Luisina Castelli Rodríguez 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2576

6

Artículos Libres

vivo que ensambla distintas formas de conocimiento. Este cambio no debería entenderse como 
producto de un acumulado lineal, ni como un emergente ajeno a su época, tal como lo advier-
te Zandra Pedraza Gómez:

El surgimiento mismo de los estudios del cuerpo no puede atribuirse sin más 
a una evolución académica orientada a superar problemas de las teorías y de 
los métodos de la investigación social como la relación entre el individuo y 
la sociedad, entre la representación y la práctica, entre la mente y el cuerpo 
o la conciencia y la experiencia. (…) Si los estudios del cuerpo se han conso-
lidado, es porque la inquietud de la experiencia corporal y una acrecentada 
sensibilidad subjetiva inundaron las sociedades en la segunda mitad del siglo 
XX y han hecho impostergable ampliar el horizonte epistemológico de las 
ciencias sociales (Pedraza Gómez, 2009, p. 156).

En lo que atañe en concreto al trabajo de campo y a la escritura se suscitó una revisión de la 
autoridad que se ha conceptualizado en términos de «crisis», «malestar» e incluso «enferme-
dad» en la etnografía (Epele y Guber, 2019; Stocking, 2002, p. 25). Este malestar —que pode-
mos considerar como un elemento persistente hasta hoy y plausible de ser resignificado como 
una potencia—, nos recuerda la necesidad de no dar por sentado cómo se genera el conoci-
miento. Ello nos impulsa a sopesar la pertinencia y despliegue de las técnicas y métodos en 
distintos escenarios, las éticas e intereses individuales, institucionales y geopolíticos, y también 
la forma en que las corporalidades son indisociables de la forma que toma el conocimiento.

Las maneras de entender el trabajo de campo y sus límites han cambiado y ello implica re-
conocer qué pasa con y a través del cuerpo en los distintos lugares que habita y por donde se 
desplaza. Es decir, qué senderos relacionales —en términos de Ingold— se desenvuelven desde 
y a través de la corporalidad. En tal sentido, hace ya décadas fue superada una visión del campo 
etnográfico como un espacio predefinido o un lugar dado, del cual quien investiga mantiene una 
suerte de «distancia óptima». En su lugar se afianzó una perspectiva que ve en el campo un en-
tramado espeso, del cual hacen parte las relaciones interpersonales, corporales y con el entorno.

Estos cambios, como la categoría de malestar dan a entender, no han sido sencillos de atra-
vesar y han puesto en evidencia conflictos de diversa índole vinculados a cuestiones éticas, 
asimetrías de poder, violencias y riesgos que se toman en el trabajo de campo. Pero al mismo 
tiempo, el devenir en la antropología —que acontece en un contexto más amplio de crítica y 
revisión de los sesgos etnocéntricos, de género, clase, étnico-raciales del proyecto de la ciencia 
moderna— abrió la posibilidad de explorar aspectos desatendidos en las formas de conocer, 
interpretar y analizar y en lo que se considera, en efecto, conocimiento válido. De este modo, 
las emociones, afectos, experiencias corporales, vínculos, memorias y trayectorias personales 
cobran relevancia en los procesos de conocimiento como materia sensible y como crítica a las 
formas preestablecidas (Aschieri y Puglisi, 2011; Csordas, 1993; Thajib et al., 2019).



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Discapacidad y hermandad en el conocimiento antropológico
Luisina Castelli Rodríguez 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2576

7

Artículos Libres

Al prestarse atención a las potencialidades de los cuerpos en los procesos de conocimiento y su 
relación intrínseca con los lugares, una pregunta es planteada a la antropología desde los estu-
dios en discapacidad: ¿cómo se relaciona una disciplina que tiene por eje el conocimiento de la 
diferencia con la discapacidad, en tanto sujeto constituido como alteridad social y corporal?3

Discapacidad y antropología

Para explorar los ensamblajes entre discapacidad y antropología tomaremos dos vías de apro-
ximación: en primer lugar, veremos cómo la antropología se planteó el desarrollo de estudios 
en discapacidad, para luego detenernos en los aportes desde la discapacidad a la antropología 
que llevan a diseñar nuevos marcos de comprensión. El cometido no es proponer una histo-
rización pormenorizada, sino colocar algunos de los principales hitos a fin de observar sus 
emergentes.

Durante las primeras décadas del siglo XX el interés antropológico hacia la discapacidad fue 
escaso. No había «lugar antropológico» para un sujeto tan marginal, que era totalizado por el 
saber médico. En uno de sus primeros textos, Ruth Benedict (1934) abordó la relación entre 
la antropología y las categorías de «normal» y «anormal», y señaló que son producto de la 
modernidad occidental y que se moldean en los distintos contextos socioculturales. Si bien 
el texto no trató en específico sobre la discapacidad, sí constituye un aporte para trabajos 
posteriores. Algunos años más tarde Jane Hanks y L. M. Hanks Jr. (1948) se preguntaron por la 
posición social y el estatus que se otorgaba en sociedades no occidentales a los «minusválidos» 
o «impedidos físicos», notando que dicha posición también era variable y se asociaba al nivel 
de producción y distribución de la riqueza, al tipo de organización social y al fomento de com-
portamientos como la competencia o colaboración entre los individuos. Primaba por entonces 
el interés comparativo y clasificatorio entre sociedades occidentales y no occidentales y la 
pregunta por la influencia cultural en supuestos patrones universales.

Fue la etnografía de Robert Edgerton (1967) con adultos diagnosticados con «retardo mental» 
en el sur de California la que instaló una nueva perspectiva antropológica sobre la discapaci-
dad. Edgerton documentó la vida cotidiana de estas personas y encontró que no ignoraban la 

3	 Es de orden hacer una aclaración respecto a cómo entiendo la relación entre cuerpo y discapacidad. Cier-
tamente, no adhiero al modelo biomédico que reduce la discapacidad a una patología o atributo individual 
a rehabilitar. Tampoco adhiero plenamente a una corriente del modelo social que, al enfatizar que la disca-
pacidad es una construcción social terminó por apartarla de la experiencia y corporalidad de los sujetos. 
Tal como lo considero, la discapacidad es corporal y social a la vez y no hay posibilidad (ni necesidad) de 
disociar plenamente ambos dominios. De igual modo, el cuerpo desborda lo biológico. En mi perspectiva, 
además, la discapacidad no es un fenómeno a estudiar, sino una postura política a través de la cual inter-
pretar el mundo.



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Discapacidad y hermandad en el conocimiento antropológico
Luisina Castelli Rodríguez 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2576

8

Artículos Libres

discriminación de la que eran objeto y hacían grandes esfuerzos por enmascarar su condición 
para ser percibidos como normales. Así, el concepto de «enmascaramiento» —actualmente 
conocido como passing— constituye un aspecto nodal de su trabajo. Destaca aquí la atención 
brindada a la vida cotidiana, el acercamiento de las discusiones sobre la diferencia a las socie-
dades de origen de las y los antropólogos y la incipiente construcción de una dimensión social 
de la discapacidad que no se conforma con la definición biomédica.

Edgerton (1984) defendió la idea de que el «retardo mental» era social y cultural, y planteó 
que la antropología debía desarrollar su propio enfoque al respecto, de manera independiente 
de los postulados biomédicos y con particular atención a los ensamblajes con la pobreza y la 
desigualdad. Si la antropología se extraña de lo familiar y se acerca a lo desconocido, las pre-
guntas que toman forma, entonces, son: ¿qué es la discapacidad para la antropología? y ¿qué 
conocimiento específico puede aportar esta disciplina? Comenzaba a ser evidente la necesidad 
de conocer de primera mano las experiencias de las personas con discapacidad, pero también 
de no asumir las definiciones y enfoques de otros campos de conocimiento.

Durante décadas los estudios antropológicos se acercaron a la discapacidad desde el presu-
puesto del padecimiento y la narrativa de la «tragedia personal» (Oliver, 1990), reproduciendo 
así el enfoque biomédico. No era extraño que se refiriera a esta población como «minusvá-
lidos» o «impedidos» (‘handicapped’), pero es de orden decir que este era el sentido común 
extendido en la sociedad en general, y la mirada antropológica no fue la excepción. Volviendo 
a la noción de abandono etnográfico mencionada más arriba y su requisito de suspensión 
de prenociones y valoraciones, nos preguntamos ¿de qué certezas se desprendían las y los 
antropólogos de mediados de siglo XX que se interesaban por el estudio de la discapacidad? 
Este cambio de perspectiva, sin embargo, llevó tiempo. Hacia los años setenta, cuando cobra 
entidad un nuevo enfoque acerca del cuerpo, la discapacidad permanecía como un asunto 
del subcampo de la antropología médica (Reid-Cunningham, 2009). Hay que reconocer, no 
obstante, que estos trabajos aportaron a la comprensión de experiencias de rehabilitación, 
medicalización, padecimiento y cuidados desde la óptica de las personas con discapacidad y 
también desde los efectos de las instituciones, línea que había sido instalada por los trabajos de 
Goffman y Foucault.

Fue a mediados de los años ochenta que cobraron fuerza vías de análisis que atendían la inte-
racción con el entorno, los procesos de estigmatización y las narrativas de vida de las personas 
con discapacidad. Los trabajos de Joan Ablon (1984), referidos a las experiencias de niños con 
enanismo y de personas con neurofibromatosis son emblemáticos de este momento. Ablon 
prestó atención a la identidad de las personas que sufren estigmatización y procuró documen-
tar cómo se transitan procesos de «aceptación de sí». Como Ablon, Gelya Frank también se 



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Discapacidad y hermandad en el conocimiento antropológico
Luisina Castelli Rodríguez 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2576

9

Artículos Libres

ocupó de la «adaptación» a la vida en sociedad de una mujer amputada congénita de sus ex-
tremidades. El trabajo más conocido de Frank, publicado en el año 2000, es una investigación 
etnográfico-fenomenológica sobre la historia de vida de Diane DeVries, su interlocutora, don-
de buscó desarmar una imagen estereotipada de la discapacidad describiendo la experiencia 
familiar, laboral, de estudio, afectivo-sexual y de violencia de género de Diane.

Hasta aquí, como vemos, la antropología se interesó en la discapacidad principalmente en lo 
relativo a experiencias médicas por un lado y sociales y de estigmatización por otro. Se había 
introducido una discusión sobre la especificidad del conocimiento antropológico que la dis-
ciplina no asumió de inmediato. Dos muestras de ello las hallamos en la casi total ausencia de 
antropólogas o antropólogos con discapacidad y en que llevó tiempo desmontar el estatus de 
hecho biológico/patológico de la discapacidad sostenido por el modelo biomédico, en contraste 
con la deconstrucción y discusión de las categorías de género y raza (Battles, 2011; Oliver, 1990).

En la transición hacia el nuevo siglo se advierte la necesidad de ampliar las perspectivas, en 
concordancia con el desarrollo del modelo social de la discapacidad y los Estudios Críticos en 
Discapacidad. Faye Ginsburg y Rayna Rapp (2020) mencionan, en este sentido —retomando 
los postulados del giro corporal y afectivo— que es preciso dedicar atención a las corporalida-
des o experiencias encarnadas de las personas con discapacidad, el parentesco, la tríada géne-
ro, sexualidad y reproducción, el ensamblaje con lo étnico-racial, las secuelas discapacitantes 
de la violencia a escala global, la ciudadanía y la precariedad, entre otros asuntos. Ginsburg 
y Rapp (2020) exponen, además, que los estudios antropológicos de la discapacidad resultan 
clave para revisitar dilemas centrales de la disciplina, entre ellos, la conceptualización de la 
diferencia —en un contexto de precarización de la vida a escala global— y de la normalidad. Y 
plantean la necesidad de superar miradas condescendientes hacia la discapacidad, ponderando 
los desafíos creativos que acerca a la vida social (p. S7).

Es en esta dirección que apreciamos el proceso de construcción de una crítica que consiste en 
«discapacitar la antropología» (aleijar as antropologías) (Guedes de Mello et al., 2022),4 donde 
la corporalidad en tanto lugar con y través del cual creamos conocimientos, tiene un lugar 
saliente. Se toma como punto de partida el carácter fragmentario e inestable de la tarea que 
realizamos no como carencia, sino como dato de la realidad o, como ellas señalan, se reconoce 
la propia incapacidad de la antropología para captar la totalidad (p. 20). No se trata de delimi-
tar un nuevo subcampo de estudios —una antropología de la discapacidad, donde la disciplina 
es la que dispone y ordena los términos de la relación con dicho subcampo y desarrolla teorías 
sobre el «problema» en cuestión (Reid-Cunningham, 2009)—, sino de posicionar un tipo 

4	 En un sentido próximo a Mike Oliver, quien en los años noventa planteó la pregunta de si era necesaria 
una sociología de la discapacidad o una sociología discapacitada (Oliver, 1990). 



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Discapacidad y hermandad en el conocimiento antropológico
Luisina Castelli Rodríguez 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2576

10

Artículos Libres

de crítica que busca mirar hacia las bases disciplinarias. De este modo, si hasta hace algunas 
décadas la antropología tomaba a la discapacidad como un objeto de investigación, ahora la 
postura comienza a ser otra, situándose la interrogante sobre cómo la antropología observa el 
mundo desde las lentes de la discapacidad. Esto quiere decir enfocar los análisis en las matrices 
de producción de los imaginarios y prácticas de la normalidad antes que en la discapacidad, 
revisar el capacitismo que impregna los supuestos de conocimiento de la disciplina y aportar a 
dilucidar nuevas formas del cuidado y la convivencia humana en un mundo donde la discapa-
cidad no es una excepción o rareza, sino una realidad extendida y creciente.

Una de las principales advertencias de esta mirada es repensar qué es lo que la antropología 
percibe como otredad y qué ocurre si se ubica en el lugar de análisis lo Uno en lugar de lo 
Otro. La presencia de antropólogas y antropólogos con discapacidad refuerza esta línea de 
discusión en términos de perspectiva teórica, así como metodológica, ya que el abandono y 
el viaje, como vimos más arriba, son indisociables de la corporalidad. La clásica observación 
participante, la escucha y la escritura son redefinidas cuando quienes las desenvuelven son 
corporalidades no normativas y discapacitadas (Guedes de Mello, 2019).

La discapacidad llama a revisar supuestos de la investigación y la teoría etnográfica y antropo-
lógica vinculados a la presencia de quien investiga en el campo, a sus capacidades corporales y 
a los modos de reflexionar, analizar, comprender y escribir. ¿Hay cuerpos no aptos para inves-
tigar? ¿Hay sujetos cuyos conocimientos no son válidos? Hemos tendido a dar por sentado que 
quien hace etnografía (observa, escucha, escribe) lo hace desde un cuerpo convencional. En 
consecuencia, descuidamos las potencialidades —en términos de percepción, prácticas, expe-
riencias, análisis— que otras corporalidades tienen. Desde las comunidades de la discapacidad, 
no obstante, lleva tiempo registrándose un tipo de experticia propia.

Afecto, movimiento, corporalidad

Viajo de Montevideo a Buenos Aires, de Buenos Aires a Paysandú, de Paysandú a Montevideo. 
Transito este circuito en sus distintas combinaciones una y otra vez mientras transcurre la 
investigación. Montevideo es la ciudad donde vivo desde hace al menos una década, donde está 
mi lugar de trabajo y donde realicé parte del campo. En Buenos Aires me radiqué prácticamente 
por dos años para realizar el doctorado y también para emprender este proyecto. Y en Paysandú 
se encuentra mi familia, allí es donde nací y crecí hasta migrar a la capital. Entro y salgo de estas 
ciudades y al hacerlo me sumerjo en distintos estados corporales de acuerdo a lo que cada lugar 
me demanda y a lo que en cada uno puedo dar. Mi experiencia del trabajo de campo es en mo-
vimiento y se asemeja a la respiración: por unos momentos se expande y por otros se contrae.



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Discapacidad y hermandad en el conocimiento antropológico
Luisina Castelli Rodríguez 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2576

11

Artículos Libres

A pesar de los recorridos y la distancia geográfica, la sensación es de estar habitando esos 
lugares al mismo tiempo: los espacios y las personas reverberan en mí de una forma que es 
difícil hacer tangible, pero que sin embargo percibo. La circulación y el lazo con cada lugar 
configuró una suerte de cotemporalidad y coespacialidad. Aunque era una sensación presente 
en mí, considero que todes quienes se encontraban en estos tiempos-lugares también fueron 
partícipes del proceso de conocimiento. Parece oportuno recordar que el conocimiento no es 
«nuestro», sino una actividad comunicativa e intersubjetiva (Fabian, 2012), donde la corporali-
dad resulta cardinal en tanto espacio y práctica de transmisión.

Mi cuerpo devino puente, un entre lugares, entre tiempos, entre personas. Me encuentro en 
Buenos Aires o Montevideo participando en los talleres de danza y se hace presente en mi sen-
sación y pensamiento mi hermana. Recurro a aprendizajes que tengo junto a ella para interpre-
tar consignas de la danza, para disponer mi cuerpo para asistir a otras personas o para dialogar 
sobre sus historias de vida. También noto los contrastes en las formas de resolver el cotidiano, 
en los relatos, en la organización de los cuidados, entre las situaciones de mis interlocutores 
entre sí y con respecto a lo que yo tenía incorporado en el seno familiar. Mientras estoy 
danzando recreo la expresión corporal de mi hermana, fuertemente marcada por la tonicidad 
y espasticidad producto de la parálisis cerebral. O a la inversa, estoy con ella en Paysandú y 
recuerdo situaciones del campo

La cuestión de cómo el cuerpo de una puede estar habitado 	por dimensiones de los cuerpos 
de otras personas o seres recibe distintas respuestas de acuerdo a los terrenos etnográficos. 
Florencia Tola (2012) en su trabajo con los Tobas del Chaco argentino muestra cómo los cuer-
pos-persona se conectan y cohabitan con otros humanos y no humanos a través de extensiones 
corporales que pueden ser fluidos, sombras, sueños, el calor e incluso el nombre. Mariana Del 
Mármol (2016), por su parte, introduce la noción de «corporalidad expandida» para describir 
y analizar lo que ocurre con el cuerpo en las prácticas de formación de actores y actrices. De 
acuerdo a Del Mármol, mediante el entrenamiento los cuerpos se abren unos hacia los otros 
y sus límites se tornan menos definibles (p. 42) y en la configuración de esta corporalidad los 
afectos y emociones ocupan un lugar de relevancia. Para ella,

el cuerpo que se construye mediante el entrenamiento para la actuación es un 
cuerpo que amplía su capacidad de ser afectado y, al mismo tiempo, su capa-
cidad de afectar; un cuerpo receptivo y reactivo, permeable y productivo; un 
cuerpo que se vuelve más perceptivo tanto de su «adentro» (sus sentimientos, 
su imaginario, sus sensaciones corporales en relación a la temperatura, la 
tensión muscular, la respiración) como de su «afuera» (lo que producen el 
público, los otros actores y la totalidad de la escena) y capaz de reaccionar ex-
presivamente ante estas percepciones, de modo tal que aquello que lo afecta 
se irradie hacia otros y los afecte, volviendo luego transformado hacia él (Del 
Mármol, 2020, p. 7).



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Discapacidad y hermandad en el conocimiento antropológico
Luisina Castelli Rodríguez 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2576

12

Artículos Libres

Si bien, como plantea, esta es una característica que diferencia al teatro de otras artes escénicas, 
considero que algunos de estos aspectos están presentes en dos prácticas que formaron parte 
de la investigación: por una parte la danza, en este caso desenvuelta mediante técnicas adap-
tadas a la diversidad de cuerpos con y sin discapacidad donde la disposición hacia el otro era 
trabajada con recurrencia; y por otra parte en las interacciones con mi hermana, que también 
requerían una apertura corporal y afectiva orientada a sus posibilidades de movilidad. Esa 
conexión corpoafectiva me ayudó a comprender la vida de mis interlocutoras e interlocutores 
y sus experiencias dancísticas.

Creo que la confluencia entre, por un lado, la necesidad de mi hermana de asistencia perma-
nente por parte de otras personas para su día a día, y por otro, la importancia del acercamiento 
y el contacto físico en la danza y la búsqueda de conexión entre quienes comparten esa 
experiencia, propició esta suerte de lazo de reciprocidad entre espacios, temporalidades y 
corporalidades. No se trataba simplemente de intercambiar técnicas entre un lugar y otro, de 
realizar inferencias que redujeran la multiplicidad de experiencias de los sujetos o de creer que 
se produce un mismo sentir que puede ir de cuerpo en cuerpo de forma inmutable. Lo que 
aconteció fue una transferencia y reinterpretación de sensaciones, reflexiones y disposiciones 
corporales que, en su constante reconfiguración, abonaron el trayecto etnográfico en el sentido 
de que permitieron abrir preguntas y reflexiones o, en otras palabras, de desenvolver el «pensa-
miento relacional» (Ingold, 2012).

Pero también fue necesario poner nuestra proximidad corporal de hermanas en perspectiva 
para darle espacio a otras formas de disponer el cuerpo con las personas que iba conociendo. 
Recordar que mi vínculo de hermana es además de personal, particular, fue útil para reconocer 
otras configuraciones de lo particular con mis interlocutores. Al tomar distancia pude además 
prestar mayor atención a las distintas experiencias de género manifiestas en el terreno y a sus 
variadas intersecciones con la edad, la movilidad, la apariencia corporal, la posición socioeco-
nómica, entre otros aspectos.

Curiosamente, el distanciamiento espacial de los lugares donde hice trabajo de campo generó 
un acercamiento etnográfico y entiendo que es así porque, como señala Wright (2005), no 
existen los lugares per sé, vacantes de sentido, sino como «producto» de «la interacción que 
establecen investigadores con el bagaje humano o documental que los contiene» (p. 67). Así es 
que observo —y vivo— cómo la labor etnográfica y mi «trama de existencia» (p. 57) se tensan, 
se nutren y se coimplican. La paulatina identificación de este lugar etnográfico ampliado, que 
incluye los desplazamientos y transferencias espacio-temporales que acabo de aludir, fue posi-
ble también y en buena medida, porque explícitamente procuré prestar atención a los estados 
corporales que me atravesaban.



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Discapacidad y hermandad en el conocimiento antropológico
Luisina Castelli Rodríguez 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2576

13

Artículos Libres

Es en este sentido que, en diálogo con trabajos como los de Tola (2012) y Del Mármol (2012), 
planteo que el cuerpo de una puede estar habitado por dimensiones de los cuerpos de 
otras personas a través de formas que toma la afectación. Además de notarlo en mi propia 
experiencia, donde como mencioné fue crucial mi bagaje como hermana de una mujer con 
discapacidad, la afectación de unos cuerpos a otros también fue referida por algunos de mis 
interlocutores de los grupos de danza. En los espacios de danza no era raro escuchar decir 
a alguien que al ver o danzar con otra persona había percibido su estado físico o emocional 
y también lo había podido sentir. Se podría decir que se trata de empatía o simplemente de 
reflejos de emoción y subjetividad que no aportan a la construcción de conocimiento. Aquí 
buscamos argumentar lo contrario, apoyándonos en las contribuciones de Jeanne Favret-Saada 
(2013) sobre la afectación como medio de conocimiento.

De acuerdo a Favret-Saada, quien desarrolló sus ideas en torno al ser afectada mientras estu-
diaba la brujería del Bocage, al aceptar participar en las prácticas de brujería se desarrolla una 
operación de conocimiento específica. Esta operación de conocimiento no tiene que ver con la 
empatía hacia lo que le pasa al otro, sino con ocupar una posición que requiere dejarse afectar 
y esta afectación, dice, «moviliza o modifica mi propio bagaje de imágenes sin instruirme sobre 
aquello que le ocurre a mis compañeros» (Favret-Saada, 2013, p. 64). De este modo «se abre un 
tipo de comunicación específica con los nativos» (p. 64).

En este caso sucedió algo semejante, ser afectada por la relación de hermandad, abrió una 
comunicación con las personas de los grupos de danza, una comunicación que se constituía 
fundamentalmente a través de la práctica de danza más que de la palabra o la conversación. 
Volviendo a la idea de la relación como un proceso/senda (Ingold, 2012), no se trató de unir 
dos puntos distintos y distantes entre sí, apreciando racionalmente sus semejanzas y diferen-
cias, sino de reconocer dominios de la experiencia personal que ponemos a disposición de la 
labor etnográfica para conocer y comprender corporalmente las circunstancias de los otros.

Compromiso y lugar de enunciación

Como se expuso, el proceso de conocimiento fue mediado por la afectación del vínculo de 
hermandad y sus circunstancias. Este transcurso estuvo acompañado por la definición de un 
lugar de enunciación de la autora que está enlazado, a su vez, a la forma que adopta el com-
promiso con las personas interlocutoras. En esta sección se ahonda en estas cuestiones; se 
plantea —en diálogo con la idea del abandono etnográfico— que la historia personal-corpo-
ral de quien investiga hace parte del proceso de conocimiento de maneras que no podemos 
anticipar.



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Discapacidad y hermandad en el conocimiento antropológico
Luisina Castelli Rodríguez 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2576

14

Artículos Libres

Estos tópicos vienen siendo abordados al menos desde los años noventa, con una fuerte 
influencia de la teoría decolonial y feminista, sin embargo, no por asentada la discusión ha 
dejado de ser pertinente. Si en décadas pasadas sirvió para desvelar la ficción de la univer-
salidad de la ciencia occidental, blanca, moderna y llevada adelante por varones, así como la 
trama entre poder y conocimiento, en la actualidad aún es necesaria para resistir las nuevas 
configuraciones del autoritarismo y el supremacismo que se reproducen también a través de 
los enfoques de la teoría social.

En lo que respecta a esta investigación, fui construyendo un lugar de enunciación como her-
mana-antropóloga. Este lugar tuvo sentido para mí pues me recordaba por qué había decidido 
introducirme en los estudios en discapacidad desde la antropología y porque constituyó un en-
cuadre para reflexionar sobre la investigación mientras esta se desarrollaba. Ahora bien, como 
todas las posiciones, la de hermana-antropóloga era inestable en el sentido de que no era una 
posición cerrada o fija, pues, aunque mi intención era exponer una experiencia de proximidad 
e involucramiento con los mundos de la discapacidad, así como un compromiso político con 
ellos, también podía interpretarse como un uso de la discapacidad para legitimar un lugar en 
el campo o de otras formas. Esto era un asunto de preocupación. Hay que tomar en cuenta 
que el principal lema de los colectivos de personas con discapacidad es «nada sobre nosotros 
sin nosotros», el cual alude a la sistemática exclusión y borramiento de sus perspectivas de 
múltiples ámbitos sociales y en particular de cuestiones que tienen que ver con su propia vida. 
Creo pertinente, entonces, acercar algunas consideraciones sobre los procesos de enunciación 
y compromiso, ahondando en su carácter relacional y problematizando la creencia de que son 
lugares estables, unívocos y fijos. Para ello, veremos algunos desdoblamientos de la categoría 
de hermandad en relación con la dimensión del compromiso etnográfico.

Las relaciones entre hermandad y discapacidad recibieron una atención secundaria en la 
investigación y la teoría social en comparación a otros vínculos de parentesco, como por 
ejemplo la maternidad. Las personas con discapacidad suelen ser representadas como de-
pendientes, pero a la vez carentes de redes y vínculos afectivos, entre ellos de hermandad y 
amistad. Sin embargo, en los últimos tiempos creció el interés por dar a conocer cómo se de-
sarrollan a lo largo del tiempo distintos vínculos de parentesco junto con la discapacidad. De 
acuerdo a Ginsburg y Rapp (2011) la presencia de la discapacidad en alguno de sus integrantes 
lleva a las familias a replantearse imaginarios sobre el parentesco que se daban por sentado 
y a crear nuevas formas de organización que interpelan supuestos normativos. Por su parte, 
Beatriz Miranda-Galarza (2015) —también hermana de varones con discapacidad— mencio-
na que este vínculo afronta sus propios retos afectivos y llama a construir formas del amor no 
convencionales.



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Discapacidad y hermandad en el conocimiento antropológico
Luisina Castelli Rodríguez 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2576

15

Artículos Libres

Donde sí es referida con mayor profundidad la categoría de hermandad es en la teoría 
feminista, pero no estrictamente con alusión al parentesco. En particular, contribuciones del 
feminismo negro, mestizo y decolonial emplean el término hermana para referirse a sus pares 
y ven con inquietud el uso más extendido de esta categoría para referir a una experiencia de 
opresión común a todas las mujeres. Al decir hermandad, sostiene Chandra Talpade Mohanty 
(2003, p. 107), se supone que todas las mujeres somos oprimidas de la misma forma por el 
patriarcado y se silencian otras dimensiones de opresión como la raza y la clase. Por eso, 
Mohanty encuentra más apropiadas las categorías de solidaridad o coalición feminista para 
mostrar cómo las formas históricas de opresión se articulan con la categoría mujer en vez de 
subsumir unas a otras (p. 116). En este caso hablo de hermandad no para aludir a una expe-
riencia común de opresión, sino para visibilizar un vínculo de parentesco y afectividad que 
fue decisivo para definir el tema de investigación como para el desarrollo de esta tarea. En el 
marco de la investigación, la posición de hermana-antropóloga que se fue construyendo junto 
con el campo, me permitió presentarme ante las personas con las que trabajé y, como vimos 
antes, tuvo un lugar de relevancia en el proceso de conocimiento.

Enunciar un lugar tiene implicancias de distinto tipo, entre otras la del compromiso. Así, desde 
el momento en que se instaló la discusión sobre los lugares desde donde investigamos y la 
relación entre poder y conocimiento, el debate sobre el compromiso fue de suyo. En el marco 
del quehacer etnográfico, el compromiso no es un concepto o idea abstracta, por el contrario, 
se configura a través del vínculo con los lugares y las personas. Veamos algunos ejemplos. 
Mediante la etnografía de experiencias de maternidad en un contexto de extrema pobreza y vio-
lencia, Nancy Scheper-Hughes (1995, p. 414) introdujo un modelo de compromiso que enlaza 
militancia y ética. Su propósito fue desmontar el posicionamiento del antropólogo como mero 
observador y la «distancia orgullosa» que justifica un relativismo moral y cultural inadmisible 
en situaciones extremas. João Biehl (2016, p. 229) expresó su compromiso con Caterina, su 
principal interlocutora —una mujer abandonada en un asilo para «enfermos mentales»—, con 
el argumento de que la etnografía debe resistirse a las síntesis y a las verdades absolutas. Biehl 
ofreció especial dedicación a la elaboración narrativa, donde buscó darle entidad a lo fragmen-
tario, lo discontinuo y los contraconocimientos que los informantes y colaboradores fabrican en 
sus vidas (p. 228). Alcida Rita Ramos (2007), a partir de investigaciones con pueblos indígenas 
del Brasil, propuso transitar del «compromiso» al «desprendimiento» como gesto de adaptación 
a los contextos históricos más que como dos modelos antagónicos, entendiendo que es una ma-
nera de que sus interlocutores conquisten su capacidad de acción plena (p. 233). Para Ramos, en 
determinadas circunstancias el compromiso puede requerir dar espacio antes que aproximarse, 
es decir construir una nueva distancia etnográfica. Estas modalidades en que el compromiso 



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Discapacidad y hermandad en el conocimiento antropológico
Luisina Castelli Rodríguez 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2576

16

Artículos Libres

cristaliza en decisiones concretas de trabajo de campo, de narrativa y de elaboración teórica nos 
hablan de un esfuerzo por comprender las circunstancias de los sujetos, sus contextos, así como 
el sentido y las implicancias que puede tener la investigación y producción de conocimiento. 
Toda decisión de este orden juega un papel sustantivo, en la medida en que construimos un 
lugar de autoridad con nuestras interpretaciones y representaciones sobre los otros.

En este caso, la forma que adoptó el compromiso es indisociable de mi vínculo de hermandad, 
por un lado, como del hecho de que soy una persona sin discapacidad. En este sentido, una 
de las preguntas que más me interpeló fue: ¿cómo investigar experiencias de discapacidad sin 
ser una persona con discapacidad? Esa interrogante tenía tanto peso debido al hecho de que 
las vidas de las personas con discapacidad han sido innumerables veces habladas y decididas 
por otros, y sus decisiones y voces quedaron relegadas. Este colectivo, además, lidia con un 
«enemigo interno»: algunas organizaciones no gubernamentales y religiosas que operan en 
los mundos de la discapacidad como promotoras de derechos, pero se ciñen al «modelo de 
caridad de la discapacidad» que ve a la discapacidad como un problema del individuo y, sobre 
todo, que hace a los sujetos depositarios de lástima y de la necesidad de ser compadecidos 
(Berghs et al., 2020, p. 5). Por este motivo y más allá de las distintas visiones a la interna del 
colectivo, para las personas con discapacidad —como para otros grupos subalternizados— es 
un dilema que haya presencias ajenas estudiando, analizando y refiriéndose a ellas.

En mi postura articulé el reconocimiento de una estructura de desigualdad histórica que afecta 
a este grupo y la proximidad afectivo-política desde mi lugar de hermana-antropóloga. Pero si 
la antropología y la etnografía se proponen contribuir a transformar dichas estructuras —como 
otres autores sostienen y postura a la cual adhiero— no es suficiente con pensar en otros sujetos, 
sino que hay que hacer con otros (Castelli Rodríguez, 2020). Ello implica reconocer que el otro 
hace parte —afectiva, somática, política, simbólica— del conocimiento que se está elaborando. 
Una de las maneras de expresar compromiso fue a través de la figura de la alianza: concibo a las 
personas con discapacidad como sujetos políticos y expreso mi apoyo a sus luchas con mis he-
rramientas como antropóloga y desde la experiencia junto a mi hermana. La alianza delinea un 
lugar secundario, que no busca tomar el lugar de los otros y que rechaza la caridad; está afectada 
por la proximidad y desde allí tiene la posibilidad de aportar conocimiento.

Reflexiones finales

Los enfoques antropológicos sobre el conocimiento han pasado por distintos momentos. En 
las primeras décadas del siglo XX se trataba de observar y describir con detenimiento las prác-
ticas y costumbres de los nativos desde un lugar próximo espacialmente (estando ahí), pero 



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Discapacidad y hermandad en el conocimiento antropológico
Luisina Castelli Rodríguez 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2576

17

Artículos Libres

distante socialmente (marcando una distinción clara entre nosotros y los otros). Aquí, lo que le 
sucedía a quien investigaba ocupaba páginas en diarios de campo, pero no así en los informes 
etnográficos. Con el giro decolonial se esbozó una importante crítica a los lugares de poder y 
a la autoridad, lo que obligó a iniciar procesos de reflexión sobre los lugares que ocupamos. La 
posición de quienes investigan queda al descubierto, y se comienza a delinear un paradigma 
de conocimiento situado que llama a explicitar quiénes investigan, por qué y desde donde, es 
decir con qué herramientas, trayectos personales/sociales, intereses, desde qué instituciones 
y con qué cuerpos. Como parte de este giro epistemológico en las últimas décadas el cuerpo 
tomó especial relevancia no solo como tópico de investigación, sino —y fundamentalmente— 
entendido como devenir y experiencia que hace parte de las formas del conocimiento. De este 
modo, más recientemente asistimos a análisis que se interesan por las formas de percepción e 
incorporación de las interacciones con otras personas y con el entorno, es decir por la ampli-
tud y densidad de la experiencia en tanto formas de conocimiento.

Este artículo buscó plantear un análisis de este tópico tomando como insumo una investi-
gación etnográfica con personas con y sin discapacidad donde el lugar de hermana de una 
mujer con discapacidad por parte de quien suscribe y la interacción con ella por un lado y con 
las y los interlocutores por otro, delinearon una forma de conocimiento afectiva y corporal. 
Como fue dicho, si bien se abrevó en aspectos biográficos y de la vida íntima de la autora, las 
consideraciones aquí extendidas no fueron concebidas desde una búsqueda autoetnográfica 
—aunque bien podría dialogar con ella—. Por el contrario, se procuró discutir los alcances del 
abandono etnográfico y los necesarios descentramientos que requieren los trayectos antropo-
lógicos y etnográficos. En particular, el artículo ahondó en tres cuestiones: las relaciones entre 
discapacidad y antropología en la investigación y en la construcción de enfoques y análisis; el 
lugar de la experiencia corporal, de parentesco y la afectación en procesos de conocimiento y 
la construcción de los lugares de enunciación y de compromiso que se pueden asumir.

A propósito del primer punto y tras décadas en que la discapacidad se situó como objeto de 
estudio, nos hallamos en un momento que podríamos describir en términos de apertura y 
de un incipiente desplazamiento de roles donde la discapacidad coloca retos éticos, metodo-
lógicos y epistemológicos a la antropología. Pensar en la existencia de múltiples mundos de 
la discapacidad, como plantean Ginsburg y Rapp (2013) implica observar la heterogeneidad 
de experiencias y formas de habitar la discapacidad —e incluso otras identidades y configu-
raciones de sentido— en distintas sociedades, por lo que debemos resistir cualquier forma 
de simplificación o reducción de esta categoría y de los sujetos que la encarnan. Se plantea, 
en este sentido, la necesidad de revisar los sesgos capacitistas de la disciplina en los modos 
de investigar y en la propia definición del conocimiento válido y en este punto la presencia 



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Discapacidad y hermandad en el conocimiento antropológico
Luisina Castelli Rodríguez 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2576

18

Artículos Libres

de antropólogos con discapacidad resulta crucial. Pero también se procura un cambio de 
perspectiva en las concepciones de la diferencia y la normalidad. Desde la discapacidad y en 
tanto otredad, se desafía a la antropología a analizar las matrices de normalidad que establecen 
que las corporalidades que no cumplen con atributos y desempeños considerados estándar son 
percibidas y significadas como lo indeseado. En esta dirección, un proyecto de discapacitar la 
antropología está en curso (Guedes de Mello et al. 2022), lo cual implica repensar qué espacio 
otorgamos a les interlocutores que encarnan la diferencia para pensar las formas de conviven-
cia y las relaciones de poder en el mundo actual. El estudio de la vida cotidiana de las personas 
con discapacidad, aparece como un lugar crítico para analizar cómo se construye precariedad 
a gran escala, con base en modelos económicos y sociales centrados en el individuo capaz 
(Ginsburg y Rapp, 2020). Por otra parte, también se advierte que los vínculos de parentesco 
donde está presente la discapacidad son todavía un campo desatendido por la antropología. 
A propósito de ello, en este artículo intenté mostrar que las experiencias de hermandad entre 
mujeres con y sin discapacidad pueden aportar a la construcción de nuevos marcos interpreta-
tivos para comprender la vida de otras personas.

En esta investigación vimos que el lugar antropológico se constituyó a partir de sucesivos 
desplazamientos geográficos y encuentros de la investigadora con las personas interlocutoras 
y con su hermana. De este modo, aunque había lugares de trabajo de campo claramente defi-
nidos, la experiencia de reflexión y conocimiento etnográfico los desbordaba y estaba afectada 
por el vínculo de hermandad. Las nociones de afectación de Favret-Saada (2013) y de corpo-
ralidad expandida de Mariana Del Mármol (2016) fueron apoyos clave para dar cuenta que el 
cuerpo puede estar habitado por afectaciones que se producen mediante el vínculo con otras 
personas, las cuales, aunque pueden tomarse como un aspecto personal, son un aspecto clave 
del proceso de conocimiento y en tal sentido no deberían ser ignoradas. En este recorrido, se 
observó que los procesos de conocimiento antropológico se desenvuelven en conjunto con la 
configuración de los lugares de enunciación y que estos delinean, a su vez, formas específicas 
del compromiso con las y los interlocutores.

Referencias bibliográficas
Ablon, J. (1984). Little people in America. The social dimensions of dwarfism. Praeger.

Aschieri, P. y Puglisi, R. (2011). Cuerpo y producción de conocimiento en el trabajo de campo. Una aproxima-
ción desde la fenomenología, las ciencias cognitivas y las prácticas corporales orientales. En S. Citro. 
(Coord.), Cuerpos plurales. Antropología de y desde los cuerpos (pp. 127-150). Biblos.

Battles, H. (2011). Toward engagement: Exploring the prospects for an integrated anthropology of disability. Vis-
à-Vis: Explorations in Anthropology, 11(1), 107-124.

Benedict, R. (1934). Anthropology and the abnormal. Journal of General Psychiatry, 10, 59-80.



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Discapacidad y hermandad en el conocimiento antropológico
Luisina Castelli Rodríguez 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2576

19

Artículos Libres

Berghs, M., Chataika, T., Dube, K. y El-Lahib, Y. (2020). Introducing disability activism. En M. Berghs, T. 
Chataika, K. Dube y Y. El-Lahib (Eds.), The Routledge Handbook of Disability Activism (pp.  3-20). 
Routledge.

Biehl, J. (2016). La etnografía en el camino de la teoría. Etnografías Contemporáneas, 2(3), 226-254.

Castelli Rodríguez, L. (2020). Hacerse presente. Personas con discapacidad, feminismos y acción política. 
RELIES: Revista del Laboratorio Iberoamericano para el Estudio Sociohistórico de las Sexualidades, (3), 
86-105.

Csordas, T. (1993). Somatic Modes of Attention. Cultural Anthropology, 8(2), 135-156.

Clifford, J. (1996) Anthropology and/as travel. Etnofoor, 9(2), 5-15.

Del Mármol, M. (2016). Una corporalidad expandida. Cuerpo y afectividad en la formación de los actores y actrices 
en el circuito teatral independiente de la ciudad de La Plata. (Tesis para obtener el título de Doctora en 
Antropología, Facultad de Filosofía y Letras, Universidad de Buenos Aires).

Del Mármol, M. (2020). Afecto, emoción e intensidad en la formación de cuerpos para la actuación. Athenea 
Digital, 20(1), 1-28.

Edgerton, R. (1967). The cloak of competence: Stigma in the lives of the mentally retarded. University of 
California Press.

Edgerton, R. (1984). Anthropology and mental retardation: research approaches and opportunities. Culture, 
Medicine and Psychiatry, 8(1), 25-48.

Epele, M. y Guber, R. (2019). Malestar en la etnografía. Malestar en la antropología. Instituto de Desarrollo 
Económico y Social.

Fabian, J. (2012). Cultural anthropology and the question of knowledge. Journal of the Royal Anthropological 
Institute, 18(2), 439-453.

Favret-Saada, J. (2013). Ser afectado. (Trad. Laura Zapata y Mariela Genovesi. Avá, 23, 58-67.

Frank, G. (2000). Venus on wheels: Two decades of dialogue on disability, biography, and being female in America. 
Univ of California Press.

Ginsburg, F. y Rapp, R. (2011). Reverberations: disability and the new kinship imaginary. Anthropological quarterly, 
84(2), 379-410.

Ginsburg, F. y Rapp, R. (2013). Disability worlds. Annual Review of Anthropology, 42(1), 53-68.

Ginsburg, F. y Rapp, R. (2020). Disability/Anthropology: Rethinking the Parameters of the Human. An Introduction 
to Supplement 21. Current Anthropology, 61, S4-S15.

Guedes de Mello, A. (2019). Olhar, (não) ouvir, escrever: uma autoetnografia ciborgue. (Tese submetida ao 
Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social da Universidade Federal de Santa Catarina para a 
obtenção do grau de Doutora em Antropologia Social. Florianópolis).

Guedes de Mello, A., Aydos, V. y Schuch, P. (2022). Aleijar as antropologias a partir das mediações da deficiên-
cia. Horizontes Antropológicos, 28(64), 7-29.

Hanks, J. y Hanks, L. M. (1948). The physically handicapped in certain non‐occidental societies. Journal of Social 
Issues, 4(4), 11-19.

Ingold, T. (2012). Ambientes para la vida. Conversaciones sobre humanidad, conocimiento y antropología. Trilce.

Miranda-Galarza, B. (2015). That stupid thing called love: Siblinghood, love and disability. Ponencia presentada en 
la Disability Studies Conference, Beit Issie Shapiro, Tel Aviv.

Oliver, M. (1990). The cultural production of impairment and disability. En The Politics of Disablement (pp. 12-24). 
Macmillan Education UK.

Pedraza Gómez, Z. (2009). En clave corporal: conocimiento, experiencia y condición humana. Revista Colombiana 
de Antropología, 45(1), 147-168.



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Discapacidad y hermandad en el conocimiento antropológico
Luisina Castelli Rodríguez 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2576

20

Artículos Libres

Ramos, A. R. (2007). ¿Hay lugar aún para el trabajo de campo etnográfico? Revista Colombiana de Antropología, 
43, 231-261.

Reid-Cunningham, A. (2009). Anthropological theories of disability. Journal of Human Behavior in the Social 
Environment, 19(1), 99-111.

Scheper-Hughes, N. (1995). The primacy of the ethical: Propositions for a militant anthropology. Current 
Anthropology, 36(3), 409-440.

Stocking, G. (2002). Delimitando la antropología: reflexiones históricas acerca de las fronteras de una disciplina 
sin fronteras. Revista de Antropología Social, (11), 11-38.

Talpade Mohanty, C. (2003). Feminism without borders. Decolonizing theory, practicing solidarity. Duke 
University Press.

Tola, F. (2012). Yo no estoy solo en mi cuerpo. Cuerpos-personas múltiples entre los tobas del Chaco argentino. Biblos.

Thajib, F., Dinkelaker, S. y Stodulka, T. (2019). Introduction: Affective Dimensions of Fieldwork and 
Ethnography. En F. Thajib, S. Dinkelaker y T. Stodulka (Eds.), Affective Dimensions of Fieldwork and 
Ethnography (pp. 7-20). Springer.

Wacquant, L. (2006). Entre las cuerdas. Cuadernos de un aprendiz de boxeador. Siglo XXI.

Wright, P. (2005). Cuerpos y espacios plurales: sobre la razón espacial de la práctica etnográfica. Indiana, 22, 55-72.

Contribución de los autores (Taxonomía CRediT): 1. Conceptualización; 2. Curaduría 
de datos; 3. Análisis formal; 4. Adquisición de fondos; 5. Investigación; 6. Metodología; 7. 
Administración del proyecto; 8. Recursos; 9. Software; 10. Supervisión; 11. Validación; 12. 
Visualización; 13. Redacción: borrador original; 14. Redacción: revisión y edición. L. C. R. 
contribuyó en 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 11, 12, 13, 14.

Editado por: El comité editorial ejecutivo Juan Scuro, Pilar Uriarte, Victoria Evia y Martina 
García aprobó este artículo.

Nota: El conjunto de datos que apoya los resultados de este estudio no se encuentra disponible.


