e ot RUAGE =
OBJETOS PERSONA ENTRE LOS TENEK DE LA
HUASTECA POTOSINA, MEXICO

OBJECTS-PERSON AMONG THE TENEK OF THE HUASTECA POTOSINA,
MEXICO

OBJETOS PESSOA ENTRE OS TENEK DA HUASTECA POTOSINA, MEXICO

Imelda Aguirre Mendoza'

Recibido: 31/03/2025 | Aceptado: 02/10/2025

1 Museo Regional Potosino, Instituto Nacional de Antropologia e Historia. pulikbuk@gmail.com. orcip:
0000-0001-7668-1947.

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México 1
Imelda Aguirre Mendoza
doi: 10.29112/ ruae.v10i2.2559 Avrticulos Libres




Revista Uruguaya de Antropologia y Etnografia
Volumen X, ndmero 2, julio-diciembre de 2025, 1SSN: 2393-6886

Resumen

Este articulo analiza cdmo cier-
tos objetos de las comunidades
tének de la Huasteca potosina
(México) son concebidos y trat-
ados como entidades con atrib-
utos de persona. El estudio se
centra en los procesos rituales
mediante los cuales estos obje-
tos llegan a considerarse posee-
dores de humanidad: se les in-
funde fuerza vital, se establece
una forma de convivencia con
ellosy, tras suuso en la vida ritu-
al y comunitaria, se les concede
«descanso». Entre los ejemplos
examinados se encuentran las
mascaras de diablos empleadas
en las danzas de Semana Santa;
el tecomate hecho para la dan-
za de los voladores; los instru-
mentos musicales utilizados en
los sones de costumbre (arpas,
jaranas, teponaztle); los arcos
ceremoniales dedicados a los
difuntos; y los sahumadores de
barro, fundamentales en la ritu-
alidad tének.

Siguiendo las propuestas de
Viveiros de Castro (2002), se
argumenta que estos objetos
poseen espiritu, dotandolos
de intencionalidad y subjetiv-
idad semejante a la conciencia
humana. Desde este enfoque,
la interaccién entre personas
y objetos se comprende a par-
tir de una ontologia animista,
definida, en términos genera-
les, por la similitud de las in-
terioridades y la diversidad de
las fisicalidades (Descola, 2012,
p- 190).

Palabras clave: humanidad, rit-
ualidad, fuerza, espiritu, tének.

Abstract

This article analyzes how cer-
tain objects from the Tének
communities of the Huasteca
potosina (Mexico) are con-
ceived and treated as entities
with human attributes. The
study focuses on the ritual
processes through which these
objects come to be considered
possessing humanity: they are
infused with life force, a form
of coexistence is established,
and, after their use in ritual and
community life, they are grant-
ed «rest». Examples examined
include the devil masks used
in Holy Week dances; the te-
comate made for the Dance of
the Flyers; the musical instru-
ments used in traditional sones
(harps, jaranas, teponaztle); the
ceremonial arches dedicated to
the deceased; and the clay in-
cense burners, fundamental to
Tének rituality.

Following the proposals of
Viveiros de Castro (2002), is
argued that these objects pos-
sess a spirit, endowing them
with intentionality and subjec-
tivity like human conscious-
ness. From this approach, the
interaction between people and
objects is understood from an
animistic ontology, defined, in
general terms, by the similarity
of interiorities and the diversity
of physicalities (Descola, 2012,
p. 190).

Keywords: humanity, rituality,
strength, spirit, tének.

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México

Imelda Aguirre Mendoza
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

RUAG =

Resumo

Este artigo analisa a forma
como certos objetos das comu-
nidades Tének da Huasteca po-
tosina (México), sdo concebidos
e tratados como entidades com
atributos humanos. O estudo
centra-se nos processos rituais
pelos quais estes objetos passam
a ser considerados possuidores
de humanidade: sdo infundi-
dos de forga vital, estabelece-se
uma forma de coexisténcia e,
ap6s a sua utilizagdo no ritual
e na vida comunitaria, recebem
«descanso». Exemplos exami-
nados incluem as madscaras de
diabo usadas nas dancas da
Semana Santa; o tecomate fei-
to para a Danca dos Voadores;
os instrumentos musicais uti-
lizados nos sones tradicionais
(harpas, jaranas, teponaztle);
os arcos cerimoniais dedicados
aos defuntos; e os incensdrios
de barro, fundamentais para a
ritualidade Tének.

Seguindo as propostas de Vi-
veiros de Castro (2002), de-
fende-se que estes objetos pos-
suem um espirito, dotando-os
de uma intencionalidade e
subjetividade semelhantes a
consciéncia humana. A partir
desta abordagem, a interagdo
entre pessoas e objetos é enten-
dida a partir de uma ontologia
animista, definida, em termos
gerais, pela semelhanga de in-
terioridades e pela diversidade
de fisicalidades (Descola, 2012,
p. 190).

Palavras-chave: humanidade,
ritualidade, forga, espirito, tének.

2

Articulos Libres




UNIVERSIDAD
DE LA REPUBLICA
URU

Revista Uruguaya de Antropologia y Etnografia R UA@ H
FHCE

Volumen X, ndmero 2, julio-diciembre de 2025, 1SSN: 2393-6886

Introduccién

Este texto tiene como objetivo examinar un conjunto de objetos que en las comunidades
tének de la Huasteca potosina, México,” se les atribuyen cualidades de persona. Se analizan los
procesos mediante los cuales estos objetos adquieren humanidad, considerando un conjunto
de rituales que les otorgan fuerza, permiten la convivencia con ellos y, finalmente, les brindan
un «descanso» tras haber cumplido con una vida util de trabajo y participaciéon comunitaria.
Entre los objetos discutidos se incluyen las mascaras de los diablos, utilizadas por los danzan-
tes durante la Semana Santa; el tecomate elaborado para la danza de los voladores; los instru-
mentos musicales de sones de costumbre, como las arpas, las jaranas y el teponaztle; los arcos
construidos durante las celebraciones en honor a los muertos; y los sahumadores, enseres de

barro que acompafan gran parte de la ritualidad tének.

Retomando los términos de Viveiros de Castro (2002), en todos los casos analizados, los
objetos poseen un espiritu que les confiere intencionalidad y una subjetividad comparable a
la conciencia humana. En este contexto, la relacion entre los objetos y las personas puede ser
examinada desde una ontologia animista, que se caracteriza, a grandes rasgos, por un sistema
de propiedades de los existentes en el que prevalece la similitud de interioridades y la diferen-

ciacion de fisicalidades (Descola, 2012, p. 190).

El presente trabajo se fundamenta en informacion etnografica generada a lo largo de mas de
dos décadas de investigacion en comunidades tének de la Sierra Gorda de Querétaro y del
municipio de Aquismon, San Luis Potosi (véase Aguirre, 2017, 2018, 2019, 2021). A esta base se
suman datos inéditos recabados en los municipios de Tancanhuitz y Tanlajas durante distintos

periodos de trabajo de campo entre 2017 y 2023.

En términos generales, estas comunidades se distinguen por la practica de la agricultura de
maiz y café orientada al autoconsumo. En menor medida, se cultivan naranjas y se produce
cafa de azucar. Asi, la vida comunitaria estd profundamente influenciada por los ciclos
agricolas y la ritualidad asociada a ellos. Los jovenes suelen emigrar temporalmente hacia
grandes centros urbanos, como las ciudades de San Luis Potosi y Monterrey, en el norte del
pais. También se dirigen a campos agroindustriales en los estados de Tamaulipas y Sinaloa.
Los regresos a sus comunidades de origen suelen coincidir con periodos festivos, tales como la

Semana Santa, el Dia de Muertos, asi como las festividades navidefas y de fin de afio.

La informacion fue obtenida mediante observacion, entrevistas semiestructuradas y conversa-

ciones libres. Estas técnicas se aplicaron tanto en contextos rituales como en la vida cotidiana,

2 Los tének son un grupo de origen maya que habita principalmente en los estados de Veracruz, Querétaro y
San Luis Potosi, es decir, ocupa localidades del centro-oriente de México cercanas a la Costa del Golfo.

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México 3

Imelda Aguirre Mendoza
doi: 10.29112/ ruae.v10i2.2559 Articulos Libres




UNIVERSIDAD
DE LA REPUBLICA
URUGH

Revista Uruguaya de Antropologia y Etnografia R UA@ H

FHCE
Volumen X, ndmero 2, julio-diciembre de 2025, 1SSN: 2393-6886 ‘
lo que permitid registrar practicas, relatos y significados asociados a la produccion y uso de
objetos rituales. Se trabajé principalmente con especialistas rituales (como rezanderos y cu-

randeros), musicos, danzantes y mascareros, ademas de otros pobladores que participan en la

confeccidn y uso de objetos destinados a la vida ritual comunitaria.

El trabajo de campo se desarrollé en momentos clave del calendario ritual —Semana Santa,
celebraciones de noviembre dedicadas a los muertos, rituales agricolas entre mayo y septiem-
bre, y fiestas patronales en honor a San Isidro y San Miguel Arcangel—. Asimismo, en algunas
comunidades de Aquismon se realizaron estancias prolongadas de hasta cuatro meses por afo,
durante varios afios, con convivencias cotidianas que permitieron observar practicas fuera del

ciclo festivo formal.

Los datos generados fueron registrados sobre todo en diarios de campo, que luego sirvieron
de base para la elaboracion de reportes e informes tematicos. Para este articulo, dichos datos
han sido organizados y analizados comparativamente, en didlogo con los hallazgos de otros

investigadores especializados en los instrumentos y danzas de la region.

Al afirmar que ciertos objetos son potencial y ontolégicamente considerados como personas,
se les atribuyen «las capacidades de intencionalidad consciente y de agencia» (Viveiros de
Castro, 2002, p. 372) propias de los sujetos dotados de espiritu. En el caso tének, es el principio
de fuerza (tsaplab) el que otorga a los objetos una cierta subjetividad espiritual. En términos
generales, la fuerza es lo que permite a los seres humanos y a algunos otros existentes poseer
un espiritu con capacidades de accién (Aguirre, 2017, p. 59). Se llevara a cabo un analisis, por
tanto, sobre como los objetos en cuestion adquieren esta fuerza, asi como los métodos para
inhabilitarla. Sin embargo, antes de ello, se ofreceran algunas claves que nos permitan con-
textualizar la vertiente del giro ontolégico en la antropologia, centrandonos en algunas de las

principales contribuciones desarrolladas en México.

El giro ontolégico como apuesta teérico metodolégica

La informacion etnografica que aqui se presenta puede comprenderse a partir de los enfoques
tedrico-metodolégicos del llamado giro ontoldgico, el cual, desde hace por lo menos dos déca-
das, ha venido cuestionando de manera contundente los estudios sobre las representaciones
culturales y la supuesta universalidad de la oposicion entre naturaleza y cultura (Dos Santos
y Tola, 2016). Retomando los planteamientos de Viveiros de Castro (2010, p. 208), el giro
ontoldgico propone tomar en serio el pensamiento indigena y, mas alla de ello, reconocer la

existencia de multiples mundos ontolégicamente diversos.

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México 4

Imelda Aguirre Mendoza
doi: 10.29112/ ruae.v10i2.2559 Articulos Libres




iy
UNIVERSIDAD
DE LA REPUBLICA
URUG

Revista Uruguaya de Antropologia y Etnografia R UA@ H
Volumen X, ndmero 2, julio-diciembre de 2025, 1SSN: 2393-6886 eE
Este giro en la antropologia surge, en parte, como respuesta a las corrientes multiculturalistas
de cardcter occidental que plantean la existencia de diversas culturas, pero una sola naturaleza.
En contraste, el giro ontoldgico postula la existencia de muchas naturalezas y, por lo tanto, de
muchos mundos posibles. Este multinaturalismo implica reconocer que las diferencias entre

humanos y no humanos no son meramente culturales, sino ontoldgicas; es decir, se trata de

formas distintas de mundo que deben ser interpretadas en sus propios términos.

Entre los diferentes exponentes del giro ontoldgico, para este trabajo resultan especialmente
sugerentes los planteamientos de Philippe Descola (2012) y Eduardo Viveiros de Castro (2010).
En el caso del primero, destaca su propuesta sobre cuatro «principios de identificacion»

que devienen en tipos ontolégicos, es decir, en «sistemas de propiedades de los existentes»
(Descola, 2012, p. 190) que permiten contrastar cosmologias. Estos modelos ontolégicos son el
naturalismo, caracterizado por la diferencia de interioridades y la semejanza de fisicalidades; el
totemismo, en el que interioridades y fisicalidades son semejantes; el analogismo, definido por
la diferencia tanto de interioridades como de fiscalidades, y, finalmente, el animismo, en el cual
hay semejanza de interioridades, pero diferencia de fisicalidades. Es este ultimo modelo el que

puede adscribirse a la etnogratia documentada para este caso de estudio.

Por su parte, Viveiros de Castro (2010) desarrolla el llamado perspectivismo amerindio a partir
de planteamientos cosmoloégicos originados en poblaciones amazonicas tupi-guarani. En el
perspectivismo, todos los seres son potencialmente sujetos en la medida en que poseen una
corporalidad (término equivalente al de fisicalidades en Descola). Para este antropologo, «la
praxis indigena consiste en hacer cuerpos» (p. 30), y es de esa forma que se diferencian las
especies. La corporalidad es entonces una condicion general tanto de humanos como de no
humanos. De acuerdo con Viveiros de Castro, el cuerpo es el que dota de una perspectiva
diferencial, ya que es «un conjunto de maneras y modos de ser que constituyen un habitus, un
ethos, un ethograma» (p. 55). En este sentido, define el perspectivismo como «un manierismo
corporal» (p. 55), pero también como una teoria indigena en la que los diversos modos de cor-
poralidad predisponen la experiencia del mundo. Siguiendo estas ideas, los objetos que aqui se
analizan podran considerarse sujetos en la medida en que poseen una corporalidad —segun la

perspectiva tének—, pero, sobre todo, una animicidad.

La apuesta metodolégica del giro ontolédgico invita a formular conceptualizaciones a partir de
categorias que emergen del trabajo de campo. Se trata de generar etnografias con conceptos
propios, propuestos en gran medida por los interlocutores. Segtin las palabras de Antonela Dos
Santos y Florencia Tola (2016), los planteamientos teérico-metodoldgicos de esta corriente «se
hallan fuertemente anclados en la experiencia del sujeto que percibe, que compone un mundo

y actua en él» (p. 83).

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México 5

Imelda Aguirre Mendoza

doi: 10.29112/ ruae.v10i2.2559 Articulos Libres




iy
UNIVERSIDAD
DE LA REPUBLICA
URUG

Revista Uruguaya de Antropologia y Etnografia R UA@ H
Volumen X, ndmero 2, julio-diciembre de 2025, 1SSN: 2393-6886 eE
Para reforzar estos principios metodoldgicos que guian el giro ontoldgico —y que, por tanto,
condicionaron el registro y organizacién de las categorias etnograficas en este texto— se reto-
ma la propuesta de Bruno Latour (2008), otro exponente del giro ontolégico. Con su teoria del
actor-red, este socidlogo demuestra que los interlocutores (a quienes se les puede identificar
con actores) son capaces de proponer sus propias teorias, las cuales permiten dilucidar los
efectos de determinadas acciones y crear asi interpretaciones propias sobre las agencias y sus
consecuencias. Como veremos en el andlisis de los objetos tének, estos son considerados suje-
tos dadas sus condiciones de corporalidad y animicidad, y son pensados como agentes capaces

de accionar e influir en un mundo concreto, en gran medida porque son categorizados como
personas.

De acuerdo con los planteamientos de Viveiros de Castro (2002, pp. 251y 358), la fisicalidad
de dichos objetos se configura como un envoltorio que oculta una forma interna humana: un
espiritu capaz de separarse del cuerpo. Estos objetos poseen intencionalidad y subjetividad;
se «personifican» en el momento en que dejan de ser «algo» para convertirse en «alguien», es
decir, en el momento en que se tornan en un sujeto, un agente. Asi pues, los objetos son en si

mismos interlocutores a quienes se atribuye intencionalidad frente a determinadas acciones.

Por ultimo, con base en las propuestas de Descola y su trabajo de campo con los achuar de

la Amazonia ecuatoriana, se puede postular que un objeto adquiere el estatus de sujeto en la
medida en que se le atribuye una personalidad, es decir, vida y caracteristicas propias que lo
distinguen del resto. Estos objetos poseen atributos de humanidad y normas que los rigen de
manera similar a la sociedad en la que estan inmersos. Ademads, se consideran dotados de un
alma y de una vida hasta cierto punto auténoma, con facultades sensibles idénticas a las de los

humanos, «aun cuando su apariencia no lo sea» (Descola, 1987, p. 132).

El estudio de las ontologias indigenas en México

Durante las tultimas dos décadas se han desarrollado numerosas investigaciones que han
puesto a prueba los planteamientos del giro ontologico en distintos casos de estudio entre las
poblaciones indigenas de México. Este texto no tiene como objetivo ofrecer un recuento ex-
haustivo de ellas; inicamente, a manera de contexto analitico, se presentan algunas referencias
sobresalientes. Algunos de estos trabajos no se identifican de forma explicita como repre-
sentantes del giro ontologico; sin embargo, sus planteamientos han servido para alimentar la

discusién dentro de esta corriente.

Un ejemplo es la obra de Alfredo Lopez Austin (1994), quien sistematiza la idea mesoamerica-
na de «entidades animicas» (tonalli, ihiyotl, yolia), y muestra cémo dioses, humanos, animales
Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México 6

Imelda Aguirre Mendoza
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

Articulos Libres




iy
UNIVERSIDAD
DE LA REPUBLICA
URUG

Revista Uruguaya de Antropologia y Etnografia R UA@ H

FHCE
Volumen X, ndmero 2, julio-diciembre de 2025, 1SSN: 2393-6886 ‘
y ciertos objetos rituales comparten la misma fuerza vital. Segun sus investigaciones, el cosmos

de los antiguos nahuas estaba formado por dos tipos de materia:

una materia sutil, imperceptible o casi imperceptible por el ser humano en

condiciones normales de vigilia, y una materia humana que el hombre puede

percibir normalmente a través de sus sentidos. Los dioses estan compuestos

por la primera clase de materia. Los seres humanos, en cambio, son una com-

binacién de ambas materias, pues a su constitucion pesada, dura, perceptible,

agregan una interioridad, un ‘alma’ que no solo es materia sutil como la de los

dioses, sino material de origen divino (1994: p. 23).
A partir de planteamientos como este, puede proponerse una ontologia mesoamericana que no
separa rigidamente naturaleza y cultura, sino que construye redes de relaciones entre humanos

y no humanos.

En la Huasteca meridional, a partir de su trabajo de campo entre los otomies orientales,
Jacques Galinier (2005) propone considerar los sistemas de pensamiento de los pueblos indige-
nas a la par de los generados en la tradicién intelectual occidental. Asi, plantea que existe una
contigiiidad y una posibilidad de didlogo entre categorias propuestas por filésofos del mundo
griego antiguo, como Aristoteles, y los saberes de las culturas mesoamericanas actuales, entre
las que se encuentran nociones como la de sustancia, teorias sobre la fisica y la fuerza, asi

como el concepto del ser.

Por su parte, Pedro Pitarch (2011) ha profundizado en lo que podriamos denominar una onto-
logia del cuerpo, derivada de sus investigaciones con los mayas tzeltales de Chiapas (Pitarch,
1996, 2011, 2013). A partir de estas indagaciones, ha propuesto un «modelo cuaternario» de la
persona indigena, fundamentado en la homologia entre cuerpos y almas. Este modelo se com-
pone de «una forma sustancial (cuerpo-presencia), una sustancia sin forma (cuerpo-carne),
una forma insubstancial (alma-humana) y una insubstancialidad sin forma (alma-espiritu)»

(Pitarch, 2011, p. 151).

Entre los nahuas de la Huasteca veracruzana, Anath Ariel de Vidas retoma la definicién

de ontologia propuesta por Harris y Robb, entendida como «un conjunto fundamental de
entendimientos de cémo es el mundo: qué tipos de entes, procesos y cualidades pueden
potencialmente existir y cdmo interactian» (citado por Ariel de Vidas, 2021, p. 37). Por su
parte, formula el término emic de combinarismo para definir «la accion (o el arte) de poner

en relaciéon manifiesta en un solo espacio integrativo, universos concebidos de forma explicita
como ontolégicamente distintos y distinguidos en el plano temporal, para activar la conviven-
cia» (Ariel de Vidas, 2021, p. 257). De acuerdo con la autora, este concepto permite reunir y
organizar elementos procedentes de distintas tradiciones, los cuales se integran en la ritualidad

de la comunidad nahua que estudio.

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México 7
Imelda Aguirre Mendoza
doi: 10.29112/ ruae.v10i2.2559 Articulos Libres




iy
UNIVERSIDAD
DE LA REPUBLICA
URUG

Revista Uruguaya de Antropologia y Etnografia R UA@ H
Volumen X, ndmero 2, julio-diciembre de 2025, 1SSN: 2393-6886 eE
En cuanto a las investigaciones que han profundizado en la relevancia de los objetos persona
en México, es necesario mencionar que, aunque no se han desarrollado explicitamente bajo
esta categoria, existe un cuerpo de literatura etnografica y antropolégica que documenta cémo
ciertos objetos (herramientas, imagenes rituales, figuras, vasijas, cruces, santos, etc.) son trata-
dos como agentes sociales o personas no humanas. En este sentido, resultan relevantes una vez
mas los trabajos de Alfredo Lépez Austin junto con Leonardo Lépez Lujan (2001), quienes han

sistematizado fuentes coloniales y etnograficas para describir la idea mesoamericana de que

ciertos objetos rituales contienen fonalli (energia vital) y pueden «vivir» o «morir».

Johannes Neurath (2013, 2020) es uno de los investigadores que ha generado con mayor consis-
tencia estudios de caracter ontologista en México. Este etnélogo ha profundizado en tematicas
como el chamanismo wixdrika (huichol), examinando cémo los integrantes de este pueblo, a
través de rituales, arte y mitos, establecen relaciones con seres no humanos, incluidas deidades,
ancestros y objetos sagrados que son sujetos con agencia. Asimismo, ha problematizado temas
de alteridad al reflexionar sobre las transformaciones de personas en ancestros, definiendo a la

humanidad como «un estado efimero y transitorio» (Neurath, 2008, p. 33).

Entre el pueblo maya tsotsil de Chiapas, Robert M. Laughlin (1988) elaboré un diccionario et-
nografico-lingiiistico que incluye ejemplos de uso ritual donde se muestra cémo las imagenes

de los santos son tratadas como personas vivientes: se les da de comer, se les habla, se les pide

favores y se les castiga o suplica. Las entradas en este diccionario presentan férmulas rituales y
vocabulario que reflejan la relacionalidad y agencia de estas imagenes, quienes son considera-

das miembros del pueblo, con obligaciones y derechos. Laughlin aporta evidencia lingiiistica

de cémo el lenguaje cotidiano y ritual construye a estos objetos como actores sociales.

En el caso tének de San Luis Potosi, son escasas las investigaciones de cardcter ontologista y, en
particular, aquellas centradas en el estudio de los objetos persona. No obstante, para este tra-
bajo son de interés los estudios desarrollados desde la etnomusicologia por Gonzalo Camacho
(2013), asi como por Maria Eugenia Jurado y Camilo Camacho (2011), quienes analizan ins-
trumentos utilizados para los sones de costumbre en la region, identificando las propiedades

y potencialidades de elementos como el arpa y el rabel, que adquieren estatus de persona en

distintos contextos rituales.

Las mdscaras de diablos en Tamapatz®

Las mascaras utilizadas por los diablos que danzan durante las celebraciones de Semana

Santa en la comunidad de Tamapatz, Aquismon, estan elaboradas con la madera de un arbol

3 Una informacién mas extensa sobre este apartado puede encontrarse en Aguirre (2019).

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México 8
Imelda Aguirre Mendoza
doi: 10.29112/ ruae.v10i2.2559 Articulos Libres




iy
UNIVERSIDAD
DE LA REPUBLICA
URUG

Revista Uruguaya de Antropologia y Etnografia R UA@ H
FHCE

Volumen X, ndmero 2, julio-diciembre de 2025, 1SSN: 2393-6886

conocido como pemoche o pemuche (Erythrina herbacea),* que en tének se denomina jutukii’.

De acuerdo con los habitantes de la region, esta madera es ideal para la confeccién de masca-

ras debido a su durabilidad y su maleabilidad, lo que facilita el tallado con navajas y cinceles.

Las mascaras se confeccionan siguiendo la 16gica de los dias considerados débiles, como el lu-
nes, sabado y domingo, en contraposicion a los dias fuertes. Tallar una mascara en un dia fuer-
te, como el viernes, conlleva el riesgo de lesiones debido al filo de las herramientas utilizadas.
Desde su creacion, estas mascaras son objetos extremadamente delicados, ya que albergan una
considerable cantidad de fuerza asociada al Diablo. Por esta razén, pueden interpretarse como
indices de su agencia (Gell, 1998, p. 23), es decir, instrumentos que facilitan la manifestaciéon de

su poder.

Tomando en consideracién los términos propuestos por Daniele Dehouve (2016, pp. 134 y
136), tanto los diablos como sus mascaras pueden ser considerados una personificacion de lo
nefasto, ya que se configuran como una «metafora ontologica», en este caso, una concepcion
abstracta del mal dentro de la cosmologia tének. De acuerdo con esta historiadora y antropé-
loga, tales personificaciones poseen un caracter temporal, ya que estas entidades no coexisten
de manera permanente entre los humanos; mas bien, se les antropomorfiza con el propdsito
de eliminarlas rapidamente, lo que a su vez permite erradicar sus caracteristicas maléficas. En
sintesis, la personificacion implica dotar de cualidades humanas a entidades no humanas que

encarnan aspectos de negatividad.

Los diablos se rigen por ciclos que tienen como valor principal el nimero siete (figura 1). Un
diablo debe permanecer, como minimo, siete afos en la cuadrilla; preferentemente, cada siete
anos debe renovar su mascara y traje. Sus actividades comienzan siete dias antes de la Semana
Santa y concluyen siete dias después de esta festividad. Segtin don Diego, uno de mis principa-
les interlocutores, «danzar de diablo» es el resultado de una promesa que debe cumplirse du-
rante siete afios, durante los cuales se llevan a cabo una serie de rituales. La omisién de alguno
de estos rituales puede conllevar a la enfermedad del danzante en cuestién. El comenta:

Muchos lo consideran un juego, pero al empezar, deben terminar; es una
carga pesada. El proximo viernes, posterior a la Semana Santa, bailan para
clausurar la musica.’ Se dirigen a un lugar a dar una barrida y convocan al
curandero para llevar a cabo un ritual en una cueva situada en el barrio de
Paxalja. Alli bailan, colocan ofrendas, rezan, hacen travesuras y disfrutan
de puras comidas tradicionales, como bolim® de nopal, caldo de pollo con
pipian y nueve tamalitos. (Don Diego, comunicacién personal, 20 de marzo

de 2016).
4 El nombre cientifico fue consultado en Fernandez Nava y Ramos Zamora (2001).
5 La musica se compone del toque del tambor y de una flauta de carrizo.
6 El bolim es un gran tamal elaborado con masa de maiz, que puede alcanzar el tamafio de un pollo.
Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México 9

Imelda Aguirre Mendoza
doi: 10.29112/ ruae.v10i2.2559 Articulos Libres




UNIVERSIDAD
DE LA REPUBLICA
URU

Revista Uruguaya de Antropologia y Etnografia R UA@ H
FHCE
Volumen X, ndmero 2, julio-diciembre de 2025, 1SSN: 2393-6886 ‘

Figura 1. Cuadrilla de diablos danzando

Fuente: fotografia del autor (2016)

Don Diego sefiala que este ultimo ritual tiene como finalidad la «entrega del equipo», lo que
implica la renuncia al traje y a la mdscara que permiten a los hombres convertirse en diablos.
La desposesion de estos elementos conlleva un conjunto de disposiciones que, de no ser
cumplidas, pueden acarrear consecuencias adversas para el propietario. Asi, cada vez que se
concluye la actividad del diablo, se suspende también el poder conferido por su mascara y

vestimenta.

Se establece que las mascaras de plastico y otros materiales sintéticos deben desecharse cada
afio, ya que son menos resistentes a la acumulacion de la fuerza nefasta generada por la pre-
sencia del Diablo. En contraste, las mascaras de madera pueden utilizarse hasta por siete afos.
Al finalizar este plazo, deben ser abandonadas en la cueva donde se llevan a cabo las ceremo-

nias concluyentes de la cuadrilla de danzantes, especificamente en la piedra de la colmena,” en

7 La «piedra de la colmena» es una roca de gran tamano ubicada en las afueras del barrio El Zopope, en la
comunidad de Tamapatz, Aquismon, San Luis Potosi.

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México 10
Imelda Aguirre Mendoza
doi: 10.29112/ ruae.v10i2.2559 Articulos Libres




UNIVERSIDAD
DE LA REPUBLICA
URUGH

Revista Uruguaya de Antropologia y Etnografia R UA@ H
FHCE

Volumen X, ndmero 2, julio-diciembre de 2025, 1SSN: 2393-6886

alguna llegada ritual (ul talab)® situada en el monte, o en cualquier oquedad dentro del solar

doméstico, como podria ser un tronco hueco. De acuerdo con los especialistas rituales, estos

lugares estan asociados con el inframundo y son considerados habitats del Diablo.

Sila mascara no se desecha dentro del plazo establecido, «le pueden ocurrir cosas» al danzante
diablo en cuestion. Don Fidel menciona que entre estas eventualidades se encuentran «los
sustos» y «las enfermedades». La fuerza nefasta acumulada del Diablo a lo largo de los afios en la
mascara puede resultar perjudicial para la persona que la porta. De manera similar, el traje puede
usarse durante siete afios consecutivos, pero después de este periodo, debe ser abandonado en
alguno de los lugares mencionados. De lo contrario, podria volverse peligroso para quien lo lleva,
debido a la considerable cantidad de energia que se ha acumulado tras siete aflos de «cumplir
como diablo». Esta acumulacion puede acarrear diversas enfermedades, suefos recurrentes con

el Diablo, asi como un estado de susto y debilidad que incluso podria conducir a la muerte.

A través de los rituales de clausura, no solo se inhabilita, aunque de manera temporal, el ser

diablo, sino que también se silencia la musica que lo acompaia. Mientras los diablos ejecutan
su ultimo baile, los musicos tocan el carrizo y el tambor. Por esta razén, es comun que los ha-
bitantes de la comunidad se refieran a esta practica como «la clausura del son» o, igualmente,

como «la clausura de los diablos».

De acuerdo con las investigaciones realizadas por Félix Baez-Jorge (2003), en las antiguas cultu-
ras de occidente existia un espiritu del mal infraterrestre que emergia durante periodos de duelo
y tension, especialmente durante los cinco dias de mal agtiero de las tradiciones antiguas, los
cuales coinciden con la Semana Santa en el contexto cristiano. En relacién con las poblaciones
totonacas que fueron estudiadas por Alain Ichon en la Huasteca veracruzana, el autor observa:

al imponerse la nocién catélica del espiritu del mal en los pueblos america-

nos, fue natural que esta se asimilara a sus divinidades ctonianas, duefios del

fuego y del demonio subterraneo, cuyo color simbolico era el negro, rasgo

caracteristico del Diablo (Béez-Jorge, 2003, p. 415).
En este caso de estudio, el color negro es el que adoptan las mascaras de los diablos de mayor
jerarquia dentro de la cuadrilla. No obstante, las mascaras de diablos no pueden reducirse a
simbolos o representaciones del Diablo, sino que son entendidas en la ontologia tének como
participantes activos en la relacion con potencias no humanas: almacenan y liberan fuerza,

acttan sobre las personas, y requieren protocolos rituales para desactivar su agencia peligrosa.

8 La palabra «ul talab» proviene del verbo ulel (llegar), y estd fonéticamente relacionada con «ul» (caracol),
mientras que «taldb» es un morfema reverencial. Estas llegadas o mesas son piedras planas localizadas en
distintos puntos del monte y en ciertas cuevas, donde se pueden disponer ofrendas para diversos seres. Al-
gunos ancianos afirman que estos sitios de ofrenda fueron establecidos por los antepasados, al ser lugares
donde «los dioses» reciben facilmente lo que se les lleva y donde se pueden formular peticiones (Aguirre,
2017, pp. 19-20).

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México Ll

Imelda Aguirre Mendoza
doi: 10.29112/ ruae.v10i2.2559 Articulos Libres




iy
UNIVERSIDAD
DE LA REPUBLICA
URUG

Revista Uruguaya de Antropologia y Etnografia R UA@ H
FHCE

Volumen X, ndmero 2, julio-diciembre de 2025, 1SSN: 2393-6886

El calendario ritual, los materiales, los lugares de desecho y los nimeros no son arbitrarios,
sino parte de un sistema donde el Diablo no es una metafora moral, sino una persona-otra con
la que se negocia mediante objetos-agentes, practicas de contencién y liberacién, y un régimen

de deuda y reciprocidad.

El tecomate en la danza de los voladores de Tamaletom

Las danzas de voladores son practicas de origen prehispanico que se llevan a cabo principal-
mente entre las comunidades nativas de la Huasteca y la Sierra Norte de Puebla, en México. Sin
embargo, también se han documentado en pueblos de origen maya en Guatemala y Nicaragua.
En estas danzas, los participantes se atan una cuerda a la cintura y ascienden hasta la cima de
un gran tronco, que se encuentra enterrado en uno de sus extremos. Como se aprecia en la
figura 2, desde esta altura, se sientan en una estructura cuadrangular de madera, mientras que
uno de sus integrantes, conocido como el capitan, se posiciona sobre el tronco, que sostiene al
tecomate. En lo alto, como lo describi6 Stresser Péan (1948/2008), los danzantes,

atados por la cintura, pasan por debajo del marco de madera y se dejan ir hacia

atras. Suspendidos en el aire, descienden lentamente hacia el suelo, trazando

una amplia espiral a medida que las cuerdas se desenrollan. La dificultad radica

en que deben tomar la cuerda con los dedos de los pies para mantenerse cabeza

abajo, con los brazos extendidos, imitando el vuelo de un ave que describe

grandes circulos en el cielo. Por su parte, el capitan espera unos momentos

antes de deslizarse a lo largo de la cuerda de uno de los danzantes (p. 82).
En el estado de San Luis Potosi, solo hay una cuadrilla que ejecuta la danza de los voladores, ubi-
cada en la comunidad de Tamaletom, en el municipio de Tancanhuitz de Santos. En dicho lugar,
esta practica se conoce como la danza de los gavilanes, en la cual los voladores se convierten en
compaiieros del sol durante su ocaso. Esta tradicion habia caido en desuso hasta que Stresser
Péan (1948/2008) facilitd su reactivacion con el propoésito de documentarla. El investigador
menciona: «En 1938, tras una serie de complicadas diligencias, logramos que los huastecos dieran

nuevamente vida a la danza del Volador, que habian dejado caer en el olvido» (p. 81).

El tecomate es, sin lugar a dudas, uno de los elementos mas significativos en la ejecucion de la
danza. También conocido como manzana o chomol en la lengua tének, el tecomate ostenta la
mayor jerarquia dentro de la estructura del palo volador. Este se elabora con madera de cedro
y es considerado el abuelo del palo volador, titulo que adquiere tras una ceremonia de con-
sagracion en la que se ofrecen dos corazones de gallos vigorosos y un par de flores en botén.
Estas ofrendas se depositan en un pequeno orificio que se realiza en uno de los costados de la
pieza. En la opinién de don Benigno, lider espiritual de los danzantes, los corazones confieren
fuerza al tecomate y aseguran la proteccion de los voladores. En concordancia con los registros
Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México 12

Imelda Aguirre Mendoza
doi: 10.29112/ ruae.v10i2.2559 Articulos Libres




UNIVERSIDAD
DE LA REPUBLICA

Revista Uruguaya de Antropologia y Etnografia R U A@ H
FHCE

Volumen X, nimero 2, julio-diciembre de 2025, ISSN: 2393-6886

etnograficos del antropologo Ernesto Ibarra (2022), uno de los voladores expres6 que «se usa
el corazon de un gallo joven porque es durante la juventud cuando todos tenemos mas fuerza

para poder hacer las cosas, para trabajar y para no enfermarnos» (p. 113).

Figura 2. Pequefio gavilan en ascenso

Fuente: fotografia del autor (2019)

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México 13

Imelda Aguirre Mendoza
doi: 10.29112/ ruae .v10i2.2559 Articulos Libres




iy
UNIVERSIDAD
DE LA REPUBLICA
URUG

Revista Uruguaya de Antropologia y Etnografia R UA@ H
FHCE

Volumen X, ndmero 2, julio-diciembre de 2025, 1SSN: 2393-6886

De acuerdo con Descola (2012), las ontologias animistas, como la que aqui se examina,

estan fundamentadas en «la atribucion que los humanos hacen a los no-humanos de una
interioridad idéntica a la suya» (p. 199). Esto implica que existe una tendencia a humanizar
plantas, animales y, en este caso particular, objetos, a los cuales se les atribuye un espiritu que
les permite no solo comportarse conforme a las normas sociales y a los preceptos éticos de

los humanos, sino también establecer relaciones de comunicacion tanto con estos como entre
ellos. La similitud de las interioridades, por lo tanto, permite una expansion del concepto de
cultura a los no humanos, abarcando todos los atributos que esto conlleva, desde la intersubje-
tividad hasta el dominio de técnicas, asi como los comportamientos ritualizados y el respeto de
convenciones (p. 199). Sin embargo, como el autor mencionado sefiala, esta humanizacién no

es absoluta, dado que las fisicalidades siempre presentan diferencias.

Retomando el analisis etnografico, antes de depositar las flores y corazones, se llevan a cabo
oraciones, y cada integrante de la cuadrilla se encarga de sahumar el tecomate. Durante

este proceso, los corazones son colocados en una pequena jicara, que se sitia frente al altar
custodiado por la imagen del Santo Nifio de Atocha, donde también se les aplica sahumerio.
Posteriormente, el capitan de la cuadrilla vierte aguardiente sobre «la manzana», brinddndole
asi un trago. Esta accion se considera un acto de convivencia con el tecomate, en el cual se

establece un vinculo inextricable entre el propio tecomate y el capitan.

De manera similar, cuando el tecomate ha cumplido su ciclo de vida y presenta signos de dete-
rioro, es necesario prepararlo para su descanso a través de un ritual de clausura. En este ritual,
se ofrece aguardiente, se comparten bolimes y se liberan los amarres y cuerdas que lo sostenian,
elementos utilizados por los voladores durante su ascenso y descenso. Por lo general, los teco-
mates «clausurados» se almacenan en alguin lugar del Centro Ceremonial de los Voladores de

Tamaletom o se incorporan al Museo Comunitario del mismo sitio.

El enfoque ontoldgico propuesto nos lleva a cuestionar la reducciéon del tecomate a un mero
artefacto funcional o un simbolo cultural de la danza del gavildn. En el caso de Tamaletom, el
tecomate es explicitamente designado como el abuelo del palo volador: una figura ancestral
con agencia, memoria y capacidad de proteccion. Esta atribucién no es una metafora: constitu-
ye una relacion ontoldgica en la que el tecomate participa como un sujeto no humano en la red

ritual y social.

Los instrumentos de los sones de costumbre

En la cultura tének, existen melodias especificas asociadas a la ritualidad, categorizadas por

los etnomusicologos como «sones de costumbre». Entre ellas, destaca especialmente el son

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México 14

Imelda Aguirre Mendoza
doi: 10.29112/ ruae.v10i2.2559 Articulos Libres




UNIVERSIDAD
DE LA REPUBLICA
URY

Revista Uruguaya de Antropologia y Etnografia R UA@ H
FHCE

Volumen X, ndmero 2, julio-diciembre de 2025, 1SSN: 2393-6886

chiquito (tsakam son en lengua tének), que se interpreta durante celebraciones relacionadas

con el ciclo agricola y se dedica a Dhipdk, el espiritu del maiz, a quien, en el ambito mitoldgico,

se le atribuye la invencién de la musica y de instrumentos como el pequefio rabel. Una interlo-

cutora relata que

Dhipak sabe tocar musica. En las historias que narran los ancianos, siempre

se escapa de su abuela Kolének, que intenta quemarlo y encerrarlo para que

no pueda salir. Pero Dhipak siempre logra escapar. Y cuando finalmente lo

quema, se come las cenizas, de las cuales se dice que naci6 el maiz, que es

Dhipak, el maiz. (Aurora, comunicacion personal, 1 de septiembre de 2016).
En un relato mitico recopilado por Van't Hooft y Cerda (2003), se narra que, siguiendo los
mandatos de su abuela, Dhipak construyo un jacal. Entonces, en el jacalito, la abuela coloco
un pequeno asiento y le proporciond un rabel para que lo tocara. Una vez que estuvo dentro y
comenzd a tocar el rabel, la abuela incendié el jacalito, y provocé que él también ardiera. Esta
narrativa destaca la habilidad innata de Dhipak para interpretar el rabel, sugiriendo que este

espiritu, de alguna manera, otorga a los instrumentos una cierta animicidad.

Retomando las propuestas de Descola (2012, p. 378) sobre los modos de relacion animistas,
podemos observar que, en el caso de los instrumentos, los seres no humanos comparten con
los humanos la misma condicion, dado que se les han atribuido caracteristicas similares a fin
de establecer normas comunes de convivencia. Asi, el animismo, como modelo antropogénico,
permite, segun el autor mencionado, extender a los no humanos las consideraciones necesarias

para que reciban igual trato que los humanos.

Ademas del rabelito, los instrumentos fundamentales para interpretar los sones de costumbre
son el arpa y la jarana. Por lo general, todos estos instrumentos se colocan cerca del altar
doméstico, ya que se les considera sagrados. Es asi que en la figura 3, la jarana y el rabelito de
don Tomas se aprecian descansando sobre dicho espacio. Estos instrumentos, estan elaborados
principalmente con cedro, una madera conocida por su durabilidad. Aunque en la actualidad
muchos instrumentos utilizan cuerdas sintéticas, fabricadas de nylon o acero, lo «tradicional»
implica confeccionarlas con tripas de animales como el zorrillo y el mapache, que son cazados

en los montes cercanos a las comunidades.

De acuerdo con los registros etnograficos del etnohistoriador Joel Lara, en la comunidad de
Santa Barbara, Aquismon, las arpas son consideradas «abuelas», instrumentos que pertenecen
a épocas pasadas. Un interlocutor menciono: «Es como la abuela de nosotros, la madre»,
estableciendo una conexion entre el arpa y la Madre Tierra. Otro interlocutor le describié el
tsakam son como la danza del arpa, y afirmé que «es una danza de cosas muy grandes porque
es danza de la madre, la abuela, la mamad de la madre; esa es el arpa, es una danza de cosas muy

fuertes y muy poderosas» (Lara, 2022, p. 131).

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México 15

Imelda Aguirre Mendoza
doi: 10.29112/ ruae.v10i2.2559 Articulos Libres




. Revista Uruguaya de Antropologia y Etnografia R UA@ ni L
FHCE | oo,
Volumen X, ndmero 2, julio-diciembre de 2025, 1SSN: 2393-6886 o
Figura 3: Rabelito y jaranas en el altar junto a las imagenes santas
N—
¥ :.,..*,_-. . ‘t__..
-, W e e b
PP s ’
-t | J o &
Fuente: fotografia del autor (2019)
Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México 16

Imelda Aguirre Mendoza
doi: 10.29112/ ruae.v10i2.2559 Articulos Libres




iy
UNIVERSIDAD
DE LA REPUBLICA
URUG

Revista Uruguaya de Antropologia y Etnografia R UA@ H
Volumen X, ndmero 2, julio-diciembre de 2025, 1SSN: 2393-6886 e
Tanto los rabelitos como las arpas presentan un elemento distintivo en forma de figura animal,
los cuales se tallan en las volutas de los primeros instrumentos y en los clavijeros de los segun-
dos. Por ejemplo, la venerable arpa de don Domingo, un musico del municipio de Tanlajas,
exhibe un felino que él describe como un gato (figura 4), mientras que una pequefa paloma
sirve como afinador de cuerdas. De acuerdo con el etnomusicélogo Gonzalo Camacho (2013,
p- 323), en la Huasteca potosina existen dos tipos de arpas: aquellas con figuras y aquellas sin
ellas. La que carece de «animalitos» se utiliza en casi todas las ocasiones, mientras que la que
los incluye posee mayor fuerza, lo que la hace adecuada para ceremonias que requieren mayor
eficacia, como algunos costumbres para curar enfermedades o para solicitar lluvia. En el caso
del arpa de don Domingo, ademas de contar con un felino, presenta un afinador en forma de
paloma, ave que en la cosmologia tének es considerada el espiritu (ts'itsin) que otorga fuerza

vital a las personas y, en este contexto, al propio instrumento (Aguirre, 2021).

Figura 4. El felino del arpa

Fuente: fotografia del autor (2019)

La elaboracion de instrumentos musicales conlleva una serie de prescripciones rituales.

Algunos lauderos, por ejemplo, practican un ayuno, y al finalizar la construccién de los

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México 17
Imelda Aguirre Mendoza

doi: 10.29112/ ruae.v10i2.2559 Articulos Libres




UNIVERSIDAD
DE LA REPUBLICA
URU

Revista Uruguaya de Antropologia y Etnografia R UA@ H
FHCE

Volumen X, ndmero 2, julio-diciembre de 2025, 1SSN: 2393-6886

instrumentos, los bendicen con copal. Antes de su uso, se les brindan ofrendas y plegarias,
marcando asi su inauguracion en la vida ritual para la cual fueron concebidos. En un estudio
sobre los rabelitos elaborados por los tének, Jocelyn Vazquez (2010) documenté que se prefiere
fabricar estos instrumentos durante los dias de luna llena. Por otro lado, Gonzalo Camacho
(2013) registr6 que los nahuas, un grupo vecino de los tének, suelen verter aguardiente en

las embocaduras del arpa, ademas de colocar pedacitos de patlache;® de esta manera, se les
proporciona alimento y sustento. Todos estos procedimientos contribuyen a la obtencién de la
fuerza necesaria que los instrumentos requieren para cobrar vida; de lo contrario, «los animali-

tos no tienen fuerza, solo son adornos» (p. 323).

En el contexto del ritual tének, es esencial rociar los instrumentos de aguardiente, lo que les
proporciona calor y fuerza. Maria Eugenia Jurado y Camilo Camacho (2011) documentan
que el «bautizo» de los instrumentos y accesorios de danza se acompaifia de un kayum son
(término que se traduce como danza lenta), a través del cual los instrumentos, musicos

y danzantes adquieren fuerza y poder. Con relacion a esto, uno de sus interlocutores
menciono:

La ceremonia es como un bautizo. El primer mayul (representante o encar-

gado) me ofrece una copita, que echo en el arpa, para asegurar que nada

adverso ocurra durante la noche. Un arpa que ya ha recibido su copita no

puede ser vendida, ya que los danzantes han interactuado con ella, pues

requiere su copita. Si se vendiera, podria causar problemas (marear). No se

vende nada, porque se considera como recibido por el Sefor, por lo tanto,

no se debe comercializar (Antendgenes Castillo en Jurado y Camacho, 2011,

p. 101)."°
Los instrumentos, al igual que las personas, adquieren fuerza (tsaplab) a lo largo de los afios
y en funcién de su grado de implicacion en la vida ritual de sus comunidades. Una vez que
los instrumentos han cumplido su propésito, es decir, cuando han alcanzado el final de su
vida util, obtienen el derecho a descansar. En este contexto, se organiza un ritual que «se
asemeja al descanso de una persona al morir» (Jurado y Camacho, 2011, p. 104). En este caso,
los instrumentos son llevados al interior de una cueva, donde «se colocan sobre las altas rocas
que conforman una repisa natural de piedra. Junto a los trajes de los danzantes, coronas des-
gastadas y maracas rotas, descansan los instrumentos musicales» (Camacho, 2013, p. 330). En

. ) Y . ia,

la comunidad de Tamapatz, la cueva de San Nicolas es el lugar designado para tal ceremonia
y también es el sitio al que musicos y danzantes acuden para llevar a cabo diversas acciones

rituales.

9 Tamal del tamafio de un pollo, anélogo al bolim entre los tének.

10 El texto citado cuenta con correcciones propias de redaccion y sintaxis.

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México 18

Imelda Aguirre Mendoza
doi: 10.29112/ ruae.v10i2.2559 Articulos Libres




iy
UNIVERSIDAD
DE LA REPUBLICA
URUG

Revista Uruguaya de Antropologia y Etnografia R UA@ H
FHCE

Volumen X, ndmero 2, julio-diciembre de 2025, 1SSN: 2393-6886

Hasta este punto, hemos examinado los instrumentos utilizados para interpretar el tsakam son.

A continuacién, nos enfocaremos en la flauta y el tambor, que presenta caracteristicas de un

teponaztle. Estos instrumentos son fundamentales para la produccion del denominado nukub

son, el cual, en la actualidad, solo se interpreta en la comunidad de Quelabitad Cuaresma,

ubicada en el municipio de Tanlajas, San Luis Potosi.

La flauta utilizada para interpretar el nukub son esta confeccionada a partir de cafa o madera
e incluye un resonador de mirlitén: una membrana vibrante elaborada con papel encerado u
otros materiales, como las telaranas, especialmente utilizadas por las comunidades pames.”
Esta membrana cubre la abertura del tubo de la flauta, lo que genera un efecto de vibracién

adicional al ser soplada.

Con relacién al tambor, don Zacarias, un anciano de aproximadamente 84 afios y experto
musico en este son, menciona que el instrumento esta elaborado a partir del «corazon de
chijol», un arbol notablemente resistente, también conocido como jabin (Piscidia piscipula),
cuyo didmetro puede llegar hasta los ochenta centimetros. En caso de no contar con chijol, el
teponaztle también puede ser confeccionado con la madera del arbol denominado pemoche

(Erythrina coralloides).

De acuerdo con don Zacarias, el tambor utilizado para el nukub son es considerado «una
mujer». Su forma corporal se distingue por tener «una chichi grande y una chichi chica». Al
ser tocado, emite un sonido similar a los latidos de un corazén, el corazén de esta mujer tepo-
naztle. Por otro lado, la flauta de mirlitén es asociada con «un hombre». Ambos instrumentos
conforman una pareja dentro del son, trabajando en conjunto para propiciar la abundancia a

través de los rituales de peticion y agradecimiento en los que se ejecutan.

Las melodias del nukub son estan dirigidas principalmente a Muxi, el trueno que reside en

el fondo del mar y es benefactor de las lluvias, asi como a Dhipak, el espiritu del maiz. Se les
invoca mediante el viento producido por la flauta y los latidos del corazén de la teponaztle,
para que se nutran de las ofrendas de tamales y otros alimentos que se preparan en los rituales
a los que se les convoca. El nukub son se interpreta en diversos rituales, acompafniados por una
cuadrilla de danzantes. Estas practicas tienen como propdsito agradecer las dadivas recibidas a
lo largo del afio, asi como en rituales terapéuticos destinados a restablecer la salud de las perso-
nas. Ademas, el nukub son se presenta en eventos culturales de caracter folclérico organizados

por la radiodifusora La voz de las Huastecas, que transmite programacion en los distintos

11 Para obtener informacién mas detallada sobre este tipo de flautas y su proceso de elaboracién entre los pa-
mes, se puede consultar el trabajo de Antonio Gonzalez (2016). Por su parte, Lizette Alegre (2008) realizd
una investigacion referente a este instrumento y las danzas relacionadas entre los nahuas de la Huasteca
hidalguense.

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México 19

Imelda Aguirre Mendoza
doi: 10.29112/ ruae.v10i2.2559 Articulos Libres




iy
UNIVERSIDAD
DE LA REPUBLICA
URUG

Revista Uruguaya de Antropologia y Etnografia R UA@ H
FHCE

Volumen X, ndmero 2, julio-diciembre de 2025, 1SSN: 2393-6886

idiomas indigenas de la regién, como el ndhuatl, tének y pame, junto con sus principales va-
riantes dialectales. En todos estos rituales, es comun la degustacion de tamales y las libaciones
de aguardiente, especialmente destinadas a fomentar la convivencia entre los seres humanos,

las entidades a las que se dirigen los rituales y los instrumentos consagrados.

Al igual que el tsakam son, el nukub son también hace referencia a lo pequefio, una caracteris-
tica que se asocia particularmente con la figura de la mujer teponaztle. Para mayor precision,
don Zacarias la describe como una anciana diminuta, «una abuelita que no crecié». De manera
general, el término tének «nukub» se utiliza para identificar tanto a personas como a frutos

de tamano reducido. Incluso existe una variedad de platanos pequefios que se denomina
«nukub». En el ambito mitolégico, esta «abuelita que no crecié» podria estar relacionada con
K'olének, la abuela de Dhipak, quien lo lleva a desarrollar sus habilidades musicales, segtn lo

sefialado en una narrativa anteriormente citada.

El tambor que posee don Zacarias, presentado en la figura 5, data de la década del ochenta y
es una herencia que le dejo su padre. Este instrumento es uno de los pocos de su tipo que atn
existen entre las comunidades tének de San Luis Potosi. Segun el interlocutor, la teponaztle
destinada para el nukub son no se deja de tocar ni se reemplaza «hasta que se desbarata de
vieja», lo que implica que su uso cesa inicamente cuando ya no es funcional. En ese momento,
los especialistas en la tradicion se encargan de buscar otro arbol de chijol o pemoche que les
proporcione la madera necesaria para tallar la siguiente «abuelita chiquita», que reemplazard a

la que ha quedado inservible debido al desgaste.

Los instrumentos de los sones de costumbre tének pueden ser pensados como actores sociales
con interioridad, parentesco y agencia: se consideran abuelas, madres, mujeres u hombres; se
bautizan, se alimentan, descansan al morir y participan en redes de reciprocidad con humanos
y con potencias no humanas como Dhipak o Muxi. Asi, la fabricacién, el uso y el retiro ritual
de estos instrumentos forman parte de un cosmos relacional donde humanos y no humanos

coproducen la vida social y cdsmica.

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México 20

Imelda Aguirre Mendoza
doi: 10.29112/ ruae.v10i2.2559 Articulos Libres




UNIVERSIDAD
DE LA REPUBLICA
URU

. Revista Uruguaya de Antropologia y Etnografia R UA@ H
FHCE
Volumen X, ndmero 2, julio-diciembre de 2025, 1SSN: 2393-6886 ‘

Figura 5. Don Zacarias y la abuela chiquita

Fuente: fotografia del autor (2023)

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México 21

Imelda Aguirre Mendoza
doi: 10.29112/ ruae.v10i2.2559 Articulos Libres




UNIVERSIDAD
DE LA REPUBLICA
URU

Revista Uruguaya de Antropologia y Etnografia R UA@ H
FHCE

Volumen X, ndmero 2, julio-diciembre de 2025, 1SSN: 2393-6886
La clausura de los arcos de Todos Santos

Los arcos que adornan los altares durante las celebraciones en honor a los muertos se elaboran
con palmilla y pequefios racimos de flores de cempasuchil, los cuales se sujetan a un par de
troncos flexibles recolectados en el entorno local o en el monte. Estos arcos deben ser depues-
tos el 30 de noviembre, dia de San Andrés, como una forma de «despedir a los muertos». De
acuerdo con don Placido, habitante de La Cercada en la Sierra Gorda de Querétaro, al derribar
este arco «se esta tirando la casa de los muertos, lo que les indica que deben partir hacia el al

tsemlab», término que se utiliza en lengua tének para referirse al «lugar de los muertos».

A través de acciones como el declive del arco, se cierra el portal que facilita el vaivén de los
muertos entre la tierra y el lugar de donde proceden. «La puerta esta abierta, y al tirar del arco,
la puerta se cierra», comentd el curandero Mateo, de la comunidad de Tamapatz. El explic6
que, si el arco no es depuesto, existe el riesgo de sofiar con aquellos muertos que se aferran a la

tierra y que no desean partir hacia el al tsemldb.

En la casa de este curandero, se pudo observar que mientras las mujeres se encargaban de reti-
rar las flores de cempasuchil secas, los hombres desataban las puntas del arco que permanecian
fijadas a la mesa, para posteriormente trasladarlo a un area especifica del solar doméstico. A

decir de don Diego, vecino de la misma comunidad, «siempre debe ser el mismo lugar», ya que
«el arco tiene su lugar» en ese espacio. Asi, en la figura 6 observamos varios arcos sobrepuestos

en un mismo sitio, correspondientes a distintos afios.

En el solar, don Mateo colocd bajo el arco una piedra plana, que sirvié como ul talab para es-
perar la llegada de los difuntos. Sobre esta piedra, se encendié una vela, se colocé un sahume-
rio con copal, una botella de aguardiente y algunos tamales, los cuales se distribuyeron entre
los asistentes a medida que pasaban a sahumar el arco. En primer lugar, sahumaron los nifios,
seguidos por las mujeres, y finalmente, los hombres. Tras realizar el pajux taldb (sahumacion),
rociaron la Tierra y el arco con aguardiente, «para que agarre fuerza», tal como indicé el cu-

randero. Al concluir esta ceremonia, el arco fue dejado en el solar.

La deposicion del arco también se manifiesta a nivel comunitario en espacios como la capilla,
donde los vecinos se congregan llevando ofrendas que incluyen tamales de pollo y de un tipo
de frijol conocido como koloni en el idioma tének. A estas ofrendas se suman chayotes cocidos,
naranjas, mandarinas, pan, galletas, atole blanco espeso y café. En la comunidad de Tamapatz,
cada persona que se une al ritual se acerca al altar para sahumar el arco y las imagenes sagra-
das que protegen la capilla, entre las cuales destacan San Miguel, la Virgen de Guadalupe y

San Isidro.

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México 22

Imelda Aguirre Mendoza
doi: 10.29112/ ruae.v10i2.2559 Articulos Libres




UNIVERSIDAD
DE LA REPUBLICA

Revista Uruguaya de Antropologia y Etnografia R UA@ H
FHCE
Volumen X, ndmero 2, julio-diciembre de 2025, 1SSN: 2393-6886 o

Figura 6. El descanso de los arcos

Fuente: fotografia del autor (2019)

Generalmente, hay un rezandero que lidera el ritual, quien establece las acciones a seguir
antes de tirar el arco. Estas acciones incluyen una oracién, un pajiix taldb y la distribucién de
la ofrenda de alimentos recolectada entre los asistentes. Al concluir el rosario, el rezandero
dedica una oracién a las animas y da inicio al ritual de bendicién de los puntos cardinales, que

comienza con los nifos y contintia con los adultos.

Concluido este ritual, el tamborilero se sittia en un extremo del gran arco que resguarda las

imagenes sagradas de la capilla y comienza a tocar, sefialando asi su declive. A continuacion, el
rezandero y un voluntario lo toman por ambos lados y lo guian hacia el exterior. Al frente, una
persona avanza portando el sahumerio, mientras que otras, generalmente mujeres, se encargan

de transportar los alimentos ofrenda que han sobrado.

El arco es colocado en el solar designado a la capilla. Al pie del arco, se encienden restos de
ceray se disponen bolsas de tamales, junto a botellas de atole y café. Se reanuda el pajiix taldb,

asi como la distribucion de los tamales. Una vez que el arco esta completamente instalado,

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México 23
Imelda Aguirre Mendoza

doi: 10.29112/ ruae.v10i2.2559 Articulos Libres




UNIVERSIDAD
DE LA REPUBLICA
URU

Revista Uruguaya de Antropologia y Etnografia R UA@ H
FHCE

Volumen X, ndmero 2, julio-diciembre de 2025, 1SSN: 2393-6886

el sonido del tambor cesa. La ceremonia concluye cuando la ofrenda ha sido completamente
repartida entre los participantes, momento en el cual se apagan las velas y se abandona el sahu-

merio en el mismo lugar donde el arco reposara.

La imperiosa necesidad de «tirar el arco» erigido durante la celebracién de Todos Santos se
fundamenta en légicas profundas. Dofa Sofia, habitante de La Cercada, explica que

el arco se lleva a donde va a descansar, y con eso cumple uno; se deja secar

y se le quitan las flores para llevarlo a reposar. Pienso —sefiala— que esto

simboliza el término del afo, marcando su final. Se dice que, si no se realiza

este ritual, se puede perder la vida rapidamente. (Dofa Sofia, comunicacion

personal, 30 de noviembre de 2016).
Acorde con esta perspectiva, el acto de tirar el arco cierra, aunque sea de manera parcial, las
obligaciones contraidas con los difuntos, cumpliendo asi con ellos y, al mismo tiempo, con-
trarrestando su poder sobre la vida. Adicionalmente, como menciona dofia Sofia, esta accion

permite «completar el afio», lo que implica un cierre de los ciclos agricolas y rituales.

Don Diego sugiere que omitir la tirada del arco puede acarrear consecuencias graves, dado que
este arco es considerado «el mas fuerte». Al respecto, explica:

Se puede levantar un altar para algin santo o para la Virgen, y puede perma-
necer en la casa todo el afo; sin embargo, el altar de Santorom (Todos Santos)
debe ser derribado, ya que, si se deja, los muertos no se iran, y la familia
podria enfermarse debido a la fuerza de estos espiritus. (Don Diego, comuni-
cacion personal, 29 de noviembre de 2016).
De este modo, la influencia de los muertos puede volverse perjudicial, evidenciando que, en

ciertas circunstancias, la muerte puede engendrar mas muerte.

La retirada del arco puede ser interpretada como un ritual de expulsiéon del mal, segtn los térmi-
nos propuestos por Daniéle Dehouve (2016, p. 149, 153, 224). Este analisis se fundamenta en di-
versas metaforas de desplazamiento, entre las cuales destacan, en este contexto, el acto de arrojar,
colocar a distancia y «hacer morir» dichos portales. Este tipo de rituales son disyuntivos, ya que

su intencidn es establecer una separacion clara entre el mundo de los vivos y el de los muertos.

El ritual de clausura de los arcos en las comunidades tének revela una forma de habitar el mundo
que responde a un régimen relacional. En este marco, los arcos no son simples objetos decorati-
vos o simbolos conmemorativos: son espacios vivientes, puertas ontoldgicas, y cuerpos rituales
que median entre el mundo de los vivos y el de los muertos. Desde la 16gica animista, los arcos
estan dotados de una interioridad semejante a la humana. No se trata de creer que tienen «alma»
en sentido cristiano, sino de asumir que son entes con voluntad, fuerza y capacidad de afectar y
ser afectados. Al derribar el arco, no se desecha un adorno, sino que se rompe una relacién acti-

va, se cierra un canal de comunicacién entre mundos y se suspende una forma de presencia.

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México 24

Imelda Aguirre Mendoza
doi: 10.29112/ ruae.v10i2.2559 Articulos Libres




UNIVERSIDAD
DE LA REPUBLICA
URU

Revista Uruguaya de Antropologia y Etnografia R UA@ H
FHCE

Volumen X, ndmero 2, julio-diciembre de 2025, 1SSN: 2393-6886
El descanso de los sahumadores

El uso de sahumadores implica una acciéon fundamental en la ritualidad tének: el pajiix

taldb, que consiste en la sahumacién hacia los vientos. Al igual que otras piezas de barro, es
preferible moldearlas durante la luna llena, considerada «la mas fuerte»; de lo contrario, se
obtendran piezas fragiles, susceptibles a cuarteaduras. Parafraseando a Lévi-Strauss (1986), la
alfareria puede definirse como «un arte celoso», dado que, durante el proceso de moldeado,
los artesanos suelen ocultar sus creaciones de las miradas ajenas. Este momento es delicado,
ya que el objeto puede deformarse o romperse si es observado por alguien con «vista pesada»,
que le podria causar «mal de ojo». Asi, se evidencia que estos objetos, al igual que las perso-
nas —en especial, los niflos— son vulnerables a la influencia negativa de quienes los codician.
En el caso de las personas, el mal de ojo puede manifestarse en malestares como dolor de
cabeza y debilidad, mientras que los objetos de barro afectados no lograran consolidarse de
forma adecuada. Una vez moldeadas, las piezas deben secarse durante varios dias. A mayor
tamano, las piezas requeriran mas dias en su proceso de secado. Cuando el sahumerio esté
completamente seco, se procedera a cocerlo durante aproximadamente una hora en un

horno de piedra encendido con lefia, lo que asegura una coccion adecuada y, por ende, su
durabilidad.

En la sierra de Aquismon, la extraccion de barro se lleva a cabo en yacimientos ubicados en
sotanos, cuevas, riachuelos y en la humedad del suelo montafioso. Los expertos en esta activi-
dad destacan que la arcilla amarilla es la mas adecuada para moldear utensilios como comales

y sahumerios, mientras que la tierra roja se utiliza como colorante para las piezas.

Como se aprecia en la figura 7, este tipo de enseres se depositan en lugares de llegada (ul talab),
cuevas y diversos puntos del monte una vez que han cumplido su vida util. Este ritual se lleva
a cabo en el contexto de otras ceremonias, donde la pieza se utiliza para sahumar por ultima
vez. Un ejemplo de ello son los rituales agricolas realizados en las milpas, asi como aquellos
que se efectiian en cuevas y otras oquedades para solicitar salud para las personas. También

se incluyen los rituales comunitarios que se llevan a cabo durante el mes de mayo, donde se
pide fortaleza y vitalidad para los miembros de la comunidad, y la tirada de arcos el dia de San
Andrés. En todos estos casos, los sahumadores se consideran parte de las ofrendas (junto con

tamales, aguardientes, panes) que se entregan a la tierra como alimento.

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México 25

Imelda Aguirre Mendoza
doi: 10.29112/ ruae.v10i2.2559 Articulos Libres




UNIVERSIDAD
DE LA REPUBLICA
URU

Revista Uruguaya de Antropologia y Etnografia R UA@ H
FHCE
Volumen X, ndmero 2, julio-diciembre de 2025, 1SSN: 2393-6886

Figura 7. Deposito de sahumadores al pie de un arbol

Fuente:

fotogratia del autor (2019)

El caso de los sahumadores tének permite apreciar con claridad la diferencia entre ver los
objetos rituales como «cosas» inertes y entenderlos, como propone el giro ontolégico, como
seres relacionales y agentes dentro de un mundo habitado por multiples tipos de existencia y
de interioridad. El sahumador no es solo un utensilio para quemar copal, sino un participante
activo en la relacion entre humanos, no humanos y fuerzas del mundo. Su fabricacion, uso,

desgaste y descanso ritual forman parte de un ciclo vital comparable al de los seres vivos.

Conclusiones

Para muchas comunidades tének, las mascaras, los enseres de danza, los instrumentos mu-
sicales, los arcos y los sahumerios, al igual que las personas, son considerados poseedores de
un espiritu que les confiere vida y fuerza. Por ejemplo, el arpa se acompaiia de un afinador

con forma de ave, que en la cosmologia de este pueblo es la manifestacion del espiritu que la
anima. Ademas, este instrumento es decorado con imagenes de ciertos animales que potencian

su poder; los felinos son un notable ejemplo.

Asimismo, la etnografia muestra que las mascaras de pemoche no son simples artesanias con

un caracter estético: almacenan fuerza, generan peligro, exigen calendarios rituales precisos.

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México 26
Imelda Aguirre Mendoza
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

Articulos Libres




iy
UNIVERSIDAD
DE LA REPUBLICA
URUG

Revista Uruguaya de Antropologia y Etnografia R UA@ H
FHCE

Volumen X, ndmero 2, julio-diciembre de 2025, 1SSN: 2393-6886

No basta decir que simbolizan al Diablo: ellas son el Diablo o, mas precisamente, son su vehi-

culo material y su modo de presencia en el mundo humano. La distincién entre mascaras de

plastico y madera revela un conocimiento técnico-ontolégico sobre su capacidad de contener

o resistir la acumulacion de fuerza nefasta. En este sentido, la fuerza no es una metafora, sino

una cualidad ontoldgica que circula entre humano y no humano.

Los objetos adquieren significado y fuerza desde el momento de su creacion, y esta energia
puede intensificarse a través de diversas acciones que inauguran su vida ritual dentro de la
colectividad, a menudo referidas como su «bautizo». Con el paso del tiempo, estos objetos
requieren ser alimentados para mantener su vitalidad; por ejemplo, el tecomate se nutre de los
corazones de gallos vigorosos, o se le ofrece aguardiente como bebida. Al igual que los seres
humanos, algunos de estos objetos necesitaran desempenar ciertas funciones y llevar a cabo

tareas especificas para el beneficio y la continuidad de la comunidad.

Alo largo de este texto, se ha argumentado que las relaciones entre objetos y humanos
pueden asociarse con una forma de ontologia animista. Siguiendo la propuesta de Descola
(2012, p. 391), esta puede entenderse como un modelo «antropogénico», dado que considera
a los humanos como el elemento minimo necesario para que los no humanos sean tratados
precisamente como humanos. En este sentido, se construyen relaciones de sociabilidad en
torno a estos objetos, donde la categoria de persona se vuelve integral y coextensiva. A través
de estos vinculos, se brinda apoyo, se convive, se dialoga y se establecen lazos de parentesco;
un ejemplo de ello son la abuela arpa, el abuelo tecomate y la abuela teponaztle, quienes son

considerados, ante todo, ancianos fuertes y sabios.

Siendo asi, los instrumentos no representan seres vivos o fuerzas naturales, sino que los
encarnan y participan en sus redes de agencia: el tambor-teponaztle no tiene «forma feme-
nina» como recurso estilistico, sino porque es una mujer, una abuelita pequefia con corazén
sonoro que late en sincronia con el cuerpo ritual de la comunidad. Del mismo modo, el
arpa no es simbolo de la abuela o de la madre tierra, sino que deviene madre o abuela en
virtud de un proceso relacional y ritual que establece obligaciones de cuidado, respeto y

reciprocidad.

De igual forma, los rituales de clausura se vuelven esenciales para desactivar e invalidar el
poder y la capacidad de agencia de ciertos elementos. En algunas ocasiones, estos rituales

se conciben como «rituales de descanso», como sucede con los instrumentos musicales que
han cumplido su funcién. La importancia de los rituales de clausura se hace evidente cuando
la energia acumulada comienza a volverse «peligrosa». Un ejemplo de esto es el caso de las

mascaras de diablos, que se entregan en una cueva a través de la celebracion de un costumbre,

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México 27
Imelda Aguirre Mendoza

doi: 10.29112/ ruae.v10i2.2559 Articulos Libres




iy
UNIVERSIDAD
DE LA REPUBLICA
URUG

Revista Uruguaya de Antropologia y Etnografia R UA@ H
FHCE

Volumen X, ndmero 2, julio-diciembre de 2025, 1SSN: 2393-6886

o los arcos de Todos Santos, que neutralizan la presencia perjudicial de los muertos, quienes

intentan aferrarse a la tierra y se resisten a partir hacia el otro mundo.

En ese ultimo ejemplo, los arcos constituyen ontolégicamente el lugar de los muertos, su per-
manencia puede prolongar el dominio o la presencia de los difuntos en el mundo humano. El
hecho de que cada arco tenga su lugar fijo en el solar doméstico y se sobrepongan afio con afo
en un mismo sitio, habla de una geografia ritualizada, donde los objetos y sus historias ocupan
lugares definidos, con memoria acumulativa. Esto corresponde a una légica que no separa lo

social de lo espacial, ni lo material de lo espiritual.

Por su parte, el sahumador tének no puede analizarse solo como herramienta. Es un actor
social y ritual con interioridad y agencia, nacido en el tiempo lunar, vulnerable a relaciones
sociales, transformado por el fuego, y finalmente retirado de forma ritual para desactivar su
potencia. Su ciclo vital es analogo al humano, y evidencia una cosmologia donde la materia no
esta muerta, sino relacionada y viva, donde las practicas técnicas y rituales no estan separadas,

sino unidas por un mismo tejido de obligaciones y potencias compartidas.

Este principio relacional es la base de muchas ontologias indigenas: los humanos toman de la
tierra y deben devolver, y el sahumador, en este caso, se convierte en un vehiculo de intercam-

bio donde la tierra, los muertos y los vivos se alimentan mutuamente.

Para terminar, considero que este trabajo ofrece una contribucion al estudio de los pueblos
originarios de la Huasteca al documentar y analizar con detalle la dimensién relacional de los
objetos rituales tének. Ademas de describir las formas, materiales y usos de mascaras, instru-
mentos musicales, arcos o sahumadores, el texto se propuso mostrar cémo estos objetos-per-
sona participan activamente en redes de reciprocidad, agencia y parentesco con humanos y
potencias no humanas. Al destacar su fabricacion ritualizada, sus ciclos de vida y sus disposi-
ciones finales, se evidencia una ontologia local que no reduce estos objetos a simples simbolos,

sino que los reconoce como actores con interioridad y capacidad de afectar y ser afectados.

Esta perspectiva enriquece los estudios regionales al desplazar las explicaciones funcionalistas
o simbolistas y dar cuenta de un mundo tének relacional y plural, donde la vida social y ritual
se produce en interaccién con seres no humanos. Ademas de articular teoria antropoldgica

con etnografia detallada y voces locales.

Para futuros trabajos, se pueden abrir lineas de reflexién comparativa con otras comunidades
de la Huasteca o grupos vecinos (nahuas, pames), explorando convergencias y diferencias en
sus ontologias rituales. De igual forma, seria fructifero indagar como estas practicas se trans-
miten y se transforman en el marco de las nuevas generaciones, dando cuenta de la vitalidad y

plasticidad de estas ontologias indigenas en el presente.

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México 28

Imelda Aguirre Mendoza
doi: 10.29112/ ruae.v10i2.2559 Articulos Libres




iy
UNIVERSIDAD
DE LA REPUBLICA
URUGUAY

Revista Uruguaya de Antropologia y Etnografia R UA@ H
FHCE

Volumen X, ndmero 2, julio-diciembre de 2025, 1SSN: 2393-6886

Referencias bibliogréficas

AGUIRRE, I. (2017). Las formas de la fuerza. El concepto de fuerza en una comunidad teenek de la Huasteca potosina
(Tesis de doctorado, Universidad Nacional Autonoma de México, Ciudad de México). http://132.248.9.195/
ptd2016/diciembre/o0753940/Index.html

AGUIRRE, 1. (2018). El poder de los seres. Organizacién social y jerarquias en una comunidad teenek de la Huasteca
potosina. El Colegio de San Luis, Secretaria de Cultura de San Luis Potosi.

AGUIRRE, L. (2019). La fuerza de los diablos en la ritualidad teenek de la Huasteca potosina. Trace. Procesos Mexicanos
y Centroamericanos, (76), 74-102. http://trace.org.mx/index.php/trace/article/view/182/pdf

AGUIRRE, L. (2021). Delo agenciado alo representado. La transformacién delos objetos entre los teenek de la Huasteca
potosina. Revista de EIl Colegio de San Luis, 11(22), 5-32. http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211241

ALEGRE, L. (2008). Viento arremolinado: El Toro Encalado y la flauta de mirlitén entre los nahuas de la Huasteca
hidalguense (Tesis de maestria, Universidad Nacional Auténoma de México, Ciudad de México). https://
ojs.thce.edu.uy/index.php/revantroetno/about/submissions

ARIEL DE VIDAS, A. (2021). Combinar para convivir. Etnografia de un pueblo nahua de la Huasteca veracruzana en
tiempos de modernizacion. Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos; Centro de Investigaciones
y Estudios Superiores en Antropologia Social; El Colegio de San Luis.

BAEZ-JORGE, E (2003). Los disfraces del diablo. Universidad Veracruzana.

CaMACHO, G. (2013). Animalia sagrada. El arpa y el rabel de la Huaxteca. En A. Pérez (Coord.), La Huaxteca.
Concierto de saberes en homenaje a Lorenzo Ochoa (pp. 317-331). Universidad Nacional Auténoma de
México, El Colegio de San Luis.

DEHOUVE, D. (2016). Antropologia de lo nefasto en comunidades indigenas. El Colegio de San Luis.
DEescoLa, P. (1987). La selva culta. Simbolismo y praxis en la ecologia de los Achuar. Abya Yala.
DEscoLA, P. (2012). Mds alld de naturaleza y cultura. Amorrortu.

Dos SaNTos, A. y Tora, E (2016). ;0ntologias como modelo, método o politica? Debates contemporaneos en
antropologia. Avd, 29, 71-98. https://ri.conicet.gov.ar/handle/11336/76110

GALINIER, J. (2005). ;Existe una ontologia otomi? Las premisas mesoamericanas de una philosophia prima.
Alteridades, 15(29), 81-86. https://alteridades.izt.uam.mx/index.php/Alte/article/view/290

GELL, A. (1998). Art and agency. An anthropological theory. Oxford University.

GONZALEZ, A. (2016). Un andlisis antropolégico del mitote xi’iui (pame) de Santa Maria Acapulco, San Luis Potosi
(Tesis de licenciatura, Universidad Autonoma de San Luis Potosi, San Luis Potosi).

FERNANDEZ Nava, R. y RAM0Os ZaMORA, D. (2001). Notas sobre plantas medicinales del estado de Querétaro.
Polibotdnica, 12, 1-39.

IBARRA, L. E. (2022). Perder el miedo. Ritual de consagracién al capitan de la Danza de Gavilanes en Tamaletom,
Tancanhuitz de Santos, S. L. P. En L. Aguirre (Coord.), A vuelo de gavilanes. Etnografias entre los teenek
de San Luis Potosi (pp. 103-124). Secretaria de Cultura; Instituto Nacional de Antropologia e Historia.

JuraDO, M. y CAMACHO, C. (2011). Danzas acompanadas con musica de arpa: coordenadas de pensamiento. En M.
Jurado y C. Camacho (Coords.), Arpas de la Huasteca en los rituales del Costumbre: teenek, nahuas y toto-
nacos (pp. 79-162). Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social; Secretaria de
Cultura de San Luis Potosi; El Colegio de San Luis; Fondo Nacional para la Cultura y las Artes; Consejo
Nacional para la Cultura y las Artes.

LARA, J. (2022). Tsakam tseen, fiesta a la vida. En I. Aguirre (Coord.), A vuelo de gavilanes. Etnografias entre los tee-
nek de San Luis Potosi (pp. 125-156). Secretaria de Cultura; Instituto Nacional de Antropologia e Historia.

LATOUR, B. (2008). Reensamblar lo social. Una introduccién a la teoria del actor-red. Manantial.

LAUGHLIN, R. M. (1988). The Great Tzotzil Dictionary of Santo Domingo Zinacantdn. Smithsonian Institution Press.

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México 29

Imelda Aguirre Mendoza
doi: 10.29112/ ruae.v10i2.2559 Articulos Libres




iy
UNIVERSIDAD
DE LA REPUBLICA
URUGUAY

Revista Uruguaya de Antropologia y Etnografia R UA@ H

FHCE
Volumen X, ndmero 2, julio-diciembre de 2025, 1SSN: 2393-6886 ‘
LEvI-STRAUSS, C. (1986). La alfarera celosa. Paid6s Studio Basica.

LOPEZ AUSTIN, A. (1994). Tamoanchan, Tlalocan: lugares del origen. Universidad Nacional Auténoma de México;
Fondo de Cultura Econdémica.

LOPEZ AUSTIN, A. y LOpEZ, L. (2001). El pasado indigena. Fondo de Cultura Econdmica; El Colegio de México.

NEURATH, J. (2008). Alteridad constituyente y relaciones de transito en el ritual huichol: iniciacién, anti-ini-
ciacion y alianza. Cuicuilco, 15(42), 29-44. https://revistas.inah.gob.mx/index.php/cuicuilco/article/
view/4406/4360

NEURATH, J. (2013). La vida de las imdgenes. Arte huichol. Artes de México; Consejo Nacional para la Cultura y
las Artes.

NEURATH, J. (2020). Someter a los dioses, dudar de las imdgenes. Enfoques relacionales en el estudio del arte ritual.
Paradigma Indical Sb.

PrtaRcH, P. (1996). Chulel. Una etnografia de las almas tzeltales. Fondo de Cultura Econdémica.

PitARCH, P. (2011). Los dos cuerpos mayas. Esbozo de una antropologia elemental indigena. Estudios de Cultura
Maya, 37, 151-178. https://doi.org/10.19130/iifl.ecm.2011.37.17

P1TARCH, P. (2013). La cara oculta del pliegue. Antropologia indigena. Artes de México.

STRESSER-PEAN, G. (2008). Los origenes de los ritos del Volador y del Comelagatoazte. En G. Olivier (Ed.), Viaje
a la Huasteca con Guy Stresser-Péan (pp. 81-90). Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos.
https://doi.org/10.4000/books.cemca.4013. (Obra original publicada en 1948).

VANt HOOFT, A. y CERDA J. (2003). Lo que relatan de antes. Kuentos tének y nahuas de la Huasteca. Ediciones del
Programa de Desarrollo Cultural de la Huasteca.

VAZQUEZ, J. (2010). El rabel en la Huasteca potosina. Un modelo etnoarqueolégico aplicado en contextos historicos
(Tesis de licenciatura, Escuela Nacional de Antropologia e Historia, Ciudad de México). https://media-
teca.inah.gob.mx/repositorio/islandora/object/tesis%3A821

ViviIrROs de CASTRO, E. (2002). La inconstancia del alma salvaje y otros ensayos de antropologia. Cosac Naify.

Viviiros de CASTRO, E. (2010). Metafisicas canibales. Lineas de antropologia postestructural. Katz.

Contribucion de los autores (Taxonomia CRediT): 1. Conceptualizacidn; 2. Curaduria
de datos; 3. Analisis formal; 4. Adquisicion de fondos; 5. Investigacion; 6. Metodologia; 7.
Administracion del proyecto; 8. Recursos; 9. Software; 10. Supervision; 11. Validacion; 12.
Visualizacion; 13. Redaccion: borrador original; 14. Redaccion: revision y edicion. I. A. M.

contribuyé eni2,34,5 6,7%38,9,10, 11, 12, 13, 14.

Editado por: El comité editorial ejecutivo Juan Scuro, Pilar Uriarte, Victoria Evia y Martina

Garcia aprobd este articulo.

Disponibilidad de datos. El conjunto de datos que apoya los resultados de este estudio se
encuentra parcialmente disponible en:

AGUIRRE, I. (2017). Las formas de la fuerza. El concepto de fuerza en una comunidad teenek de la Huasteca potosina
(Tesis de doctorado, Universidad Nacional Auténoma de México, Ciudad de México). Recuperado de
http://132.248.9.195/ptd2016/diciembre/0753940/Index.html

AGUIRRE, 1. (2018). El poder de los seres. Organizacién social y jerarquias en una comunidad teenek de la Huasteca
potosina. El Colegio de San Luis, Secretaria de Cultura de San Luis Potosi.

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México 30
Imelda Aguirre Mendoza
doi: 10.29112/ ruae.v10i2.2559 Articulos Libres




