
Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México
Imelda Aguirre Mendoza 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

1

Artículos Libres

DOI: 10.29112/ruae.v10i2.2559

Objetos persona entre los tének de la 
Huasteca potosina, México

Objects-person among the tének of the Huasteca potosina, 
México

Objetos pessoa entre os Tenek da Huasteca Potosina, México

Imelda Aguirre Mendoza1 

Recibido: 31/03/2025 | Aceptado: 02/10/2025

1	 Museo Regional Potosino, Instituto Nacional de Antropología e Historia. pulikbuk@gmail.com. ORCID: 
0000-0001-7668-1947.



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México
Imelda Aguirre Mendoza 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

2

Artículos Libres

Resumen 
Este artículo analiza cómo cier-
tos objetos de las comunidades 
tének de la Huasteca potosina 
(México) son concebidos y trat-
ados como entidades con atrib-
utos de persona. El estudio se 
centra en los procesos rituales 
mediante los cuales estos obje-
tos llegan a considerarse posee-
dores de humanidad: se les in-
funde fuerza vital, se establece 
una forma de convivencia con 
ellos y, tras su uso en la vida ritu-
al y comunitaria, se les concede 
«descanso». Entre los ejemplos 
examinados se encuentran las 
máscaras de diablos empleadas 
en las danzas de Semana Santa; 
el tecomate hecho para la dan-
za de los voladores; los instru-
mentos musicales utilizados en 
los sones de costumbre (arpas, 
jaranas, teponaztle); los arcos 
ceremoniales dedicados a los 
difuntos; y los sahumadores de 
barro, fundamentales en la ritu-
alidad tének.

Siguiendo las propuestas de 
Viveiros de Castro (2002), se 
argumenta que estos objetos 
poseen espíritu, dotándolos 
de intencionalidad y subjetiv-
idad semejante a la conciencia 
humana. Desde este enfoque, 
la interacción entre personas 
y objetos se comprende a par-
tir de una ontología animista, 
definida, en términos genera-
les, por la similitud de las in-
terioridades y la diversidad de 
las fisicalidades (Descola, 2012, 
p. 190).

Palabras clave: humanidad, rit-
ualidad, fuerza, espíritu, tének.

Abstract
This article analyzes how cer-
tain objects from the Tének 
communities of the Huasteca 
potosina (Mexico) are con-
ceived and treated as entities 
with human attributes. The 
study focuses on the ritual 
processes through which these 
objects come to be considered 
possessing humanity: they are 
infused with life force, a form 
of coexistence is established, 
and, after their use in ritual and 
community life, they are grant-
ed «rest». Examples examined 
include the devil masks used 
in Holy Week dances; the te-
comate made for the Dance of 
the Flyers; the musical instru-
ments used in traditional sones 
(harps, jaranas, teponaztle); the 
ceremonial arches dedicated to 
the deceased; and the clay in-
cense burners, fundamental to 
Tének rituality.

Following the proposals of 
Viveiros de Castro (2002), is 
argued that these objects pos-
sess a spirit, endowing them 
with intentionality and subjec-
tivity like human conscious-
ness. From this approach, the 
interaction between people and 
objects is understood from an 
animistic ontology, defined, in 
general terms, by the similarity 
of interiorities and the diversity 
of physicalities (Descola, 2012, 
p. 190).

Keywords: humanity, rituality, 
strength, spirit, tének.

Resumo
Este artigo analisa a forma 
como certos objetos das comu-
nidades Tének da Huasteca po-
tosina (México), são concebidos 
e tratados como entidades com 
atributos humanos. O estudo 
centra-se nos processos rituais 
pelos quais estes objetos passam 
a ser considerados possuidores 
de humanidade: são infundi-
dos de força vital, estabelece-se 
uma forma de coexistência e, 
após a sua utilização no ritual 
e na vida comunitária, recebem 
«descanso». Exemplos exami-
nados incluem as máscaras de 
diabo usadas nas danças da 
Semana Santa; o tecomate fei-
to para a Dança dos Voadores; 
os instrumentos musicais uti-
lizados nos sones tradicionais 
(harpas, jaranas, teponaztle); 
os arcos cerimoniais dedicados 
aos defuntos; e os incensários 
de barro, fundamentais para a 
ritualidade Tének.

Seguindo as propostas de Vi-
veiros de Castro (2002), de-
fende-se que estes objetos pos-
suem um espírito, dotando-os 
de uma intencionalidade e 
subjetividade semelhantes à 
consciência humana. A partir 
desta abordagem, a interação 
entre pessoas e objetos é enten-
dida a partir de uma ontologia 
animista, definida, em termos 
gerais, pela semelhança de in-
terioridades e pela diversidade 
de fisicalidades (Descola, 2012, 
p. 190).

Palavras-chave: humanidade, 
ritualidade, força, espírito, tének.



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México
Imelda Aguirre Mendoza 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

3

Artículos Libres

Introducción

Este texto tiene como objetivo examinar un conjunto de objetos que en las comunidades 
tének de la Huasteca potosina, México,2 se les atribuyen cualidades de persona. Se analizan los 
procesos mediante los cuales estos objetos adquieren humanidad, considerando un conjunto 
de rituales que les otorgan fuerza, permiten la convivencia con ellos y, finalmente, les brindan 
un «descanso» tras haber cumplido con una vida útil de trabajo y participación comunitaria. 
Entre los objetos discutidos se incluyen las máscaras de los diablos, utilizadas por los danzan-
tes durante la Semana Santa; el tecomate elaborado para la danza de los voladores; los instru-
mentos musicales de sones de costumbre, como las arpas, las jaranas y el teponaztle; los arcos 
construidos durante las celebraciones en honor a los muertos; y los sahumadores, enseres de 
barro que acompañan gran parte de la ritualidad tének.

Retomando los términos de Viveiros de Castro (2002), en todos los casos analizados, los 
objetos poseen un espíritu que les confiere intencionalidad y una subjetividad comparable a 
la conciencia humana. En este contexto, la relación entre los objetos y las personas puede ser 
examinada desde una ontología animista, que se caracteriza, a grandes rasgos, por un sistema 
de propiedades de los existentes en el que prevalece la similitud de interioridades y la diferen-
ciación de fisicalidades (Descola, 2012, p. 190).

El presente trabajo se fundamenta en información etnográfica generada a lo largo de más de 
dos décadas de investigación en comunidades tének de la Sierra Gorda de Querétaro y del 
municipio de Aquismón, San Luis Potosí (véase Aguirre, 2017, 2018, 2019, 2021). A esta base se 
suman datos inéditos recabados en los municipios de Tancanhuitz y Tanlajás durante distintos 
períodos de trabajo de campo entre 2017 y 2023.

En términos generales, estas comunidades se distinguen por la práctica de la agricultura de 
maíz y café orientada al autoconsumo. En menor medida, se cultivan naranjas y se produce 
caña de azúcar. Así, la vida comunitaria está profundamente influenciada por los ciclos 
agrícolas y la ritualidad asociada a ellos. Los jóvenes suelen emigrar temporalmente hacia 
grandes centros urbanos, como las ciudades de San Luis Potosí y Monterrey, en el norte del 
país. También se dirigen a campos agroindustriales en los estados de Tamaulipas y Sinaloa. 
Los regresos a sus comunidades de origen suelen coincidir con períodos festivos, tales como la 
Semana Santa, el Día de Muertos, así como las festividades navideñas y de fin de año.

La información fue obtenida mediante observación, entrevistas semiestructuradas y conversa-
ciones libres. Estas técnicas se aplicaron tanto en contextos rituales como en la vida cotidiana, 

2	 Los tének son un grupo de origen maya que habita principalmente en los estados de Veracruz, Querétaro y 
San Luis Potosí, es decir, ocupa localidades del centro-oriente de México cercanas a la Costa del Golfo.



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México
Imelda Aguirre Mendoza 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

4

Artículos Libres

lo que permitió registrar prácticas, relatos y significados asociados a la producción y uso de 
objetos rituales. Se trabajó principalmente con especialistas rituales (como rezanderos y cu-
randeros), músicos, danzantes y mascareros, además de otros pobladores que participan en la 
confección y uso de objetos destinados a la vida ritual comunitaria.

El trabajo de campo se desarrolló en momentos clave del calendario ritual —Semana Santa, 
celebraciones de noviembre dedicadas a los muertos, rituales agrícolas entre mayo y septiem-
bre, y fiestas patronales en honor a San Isidro y San Miguel Arcángel—. Asimismo, en algunas 
comunidades de Aquismón se realizaron estancias prolongadas de hasta cuatro meses por año, 
durante varios años, con convivencias cotidianas que permitieron observar prácticas fuera del 
ciclo festivo formal.

Los datos generados fueron registrados sobre todo en diarios de campo, que luego sirvieron 
de base para la elaboración de reportes e informes temáticos. Para este artículo, dichos datos 
han sido organizados y analizados comparativamente, en diálogo con los hallazgos de otros 
investigadores especializados en los instrumentos y danzas de la región.

Al afirmar que ciertos objetos son potencial y ontológicamente considerados como personas, 
se les atribuyen «las capacidades de intencionalidad consciente y de agencia» (Viveiros de 
Castro, 2002, p. 372) propias de los sujetos dotados de espíritu. En el caso tének, es el principio 
de fuerza (tsápláb) el que otorga a los objetos una cierta subjetividad espiritual. En términos 
generales, la fuerza es lo que permite a los seres humanos y a algunos otros existentes poseer 
un espíritu con capacidades de acción (Aguirre, 2017, p. 59). Se llevará a cabo un análisis, por 
tanto, sobre cómo los objetos en cuestión adquieren esta fuerza, así como los métodos para 
inhabilitarla. Sin embargo, antes de ello, se ofrecerán algunas claves que nos permitan con-
textualizar la vertiente del giro ontológico en la antropología, centrándonos en algunas de las 
principales contribuciones desarrolladas en México.

El giro ontológico como apuesta teórico metodológica

La información etnográfica que aquí se presenta puede comprenderse a partir de los enfoques 
teórico-metodológicos del llamado giro ontológico, el cual, desde hace por lo menos dos déca-
das, ha venido cuestionando de manera contundente los estudios sobre las representaciones 
culturales y la supuesta universalidad de la oposición entre naturaleza y cultura (Dos Santos 
y Tola, 2016). Retomando los planteamientos de Viveiros de Castro (2010, p. 208), el giro 
ontológico propone tomar en serio el pensamiento indígena y, más allá de ello, reconocer la 
existencia de múltiples mundos ontológicamente diversos.



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México
Imelda Aguirre Mendoza 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

5

Artículos Libres

Este giro en la antropología surge, en parte, como respuesta a las corrientes multiculturalistas 
de carácter occidental que plantean la existencia de diversas culturas, pero una sola naturaleza. 
En contraste, el giro ontológico postula la existencia de muchas naturalezas y, por lo tanto, de 
muchos mundos posibles. Este multinaturalismo implica reconocer que las diferencias entre 
humanos y no humanos no son meramente culturales, sino ontológicas; es decir, se trata de 
formas distintas de mundo que deben ser interpretadas en sus propios términos.

Entre los diferentes exponentes del giro ontológico, para este trabajo resultan especialmente 
sugerentes los planteamientos de Philippe Descola (2012) y Eduardo Viveiros de Castro (2010). 
En el caso del primero, destaca su propuesta sobre cuatro «principios de identificación» 
que devienen en tipos ontológicos, es decir, en «sistemas de propiedades de los existentes» 
(Descola, 2012, p. 190) que permiten contrastar cosmologías. Estos modelos ontológicos son el 
naturalismo, caracterizado por la diferencia de interioridades y la semejanza de fisicalidades; el 
totemismo, en el que interioridades y fisicalidades son semejantes; el analogismo, definido por 
la diferencia tanto de interioridades como de fiscalidades, y, finalmente, el animismo, en el cual 
hay semejanza de interioridades, pero diferencia de fisicalidades. Es este último modelo el que 
puede adscribirse a la etnografía documentada para este caso de estudio.

Por su parte, Viveiros de Castro (2010) desarrolla el llamado perspectivismo amerindio a partir 
de planteamientos cosmológicos originados en poblaciones amazónicas tupi-guaraní. En el 
perspectivismo, todos los seres son potencialmente sujetos en la medida en que poseen una 
corporalidad (término equivalente al de fisicalidades en Descola). Para este antropólogo, «la 
praxis indígena consiste en hacer cuerpos» (p. 30), y es de esa forma que se diferencian las 
especies. La corporalidad es entonces una condición general tanto de humanos como de no 
humanos. De acuerdo con Viveiros de Castro, el cuerpo es el que dota de una perspectiva 
diferencial, ya que es «un conjunto de maneras y modos de ser que constituyen un habitus, un 
ethos, un ethograma» (p. 55). En este sentido, define el perspectivismo como «un manierismo 
corporal» (p. 55), pero también como una teoría indígena en la que los diversos modos de cor-
poralidad predisponen la experiencia del mundo. Siguiendo estas ideas, los objetos que aquí se 
analizan podrán considerarse sujetos en la medida en que poseen una corporalidad —según la 
perspectiva tének—, pero, sobre todo, una animicidad.

La apuesta metodológica del giro ontológico invita a formular conceptualizaciones a partir de 
categorías que emergen del trabajo de campo. Se trata de generar etnografías con conceptos 
propios, propuestos en gran medida por los interlocutores. Según las palabras de Antonela Dos 
Santos y Florencia Tola (2016), los planteamientos teórico-metodológicos de esta corriente «se 
hallan fuertemente anclados en la experiencia del sujeto que percibe, que compone un mundo 
y actúa en él» (p. 83).



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México
Imelda Aguirre Mendoza 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

6

Artículos Libres

Para reforzar estos principios metodológicos que guían el giro ontológico —y que, por tanto, 
condicionaron el registro y organización de las categorías etnográficas en este texto— se reto-
ma la propuesta de Bruno Latour (2008), otro exponente del giro ontológico. Con su teoría del 
actor-red, este sociólogo demuestra que los interlocutores (a quienes se les puede identificar 
con actores) son capaces de proponer sus propias teorías, las cuales permiten dilucidar los 
efectos de determinadas acciones y crear así interpretaciones propias sobre las agencias y sus 
consecuencias. Como veremos en el análisis de los objetos tének, estos son considerados suje-
tos dadas sus condiciones de corporalidad y animicidad, y son pensados como agentes capaces 
de accionar e influir en un mundo concreto, en gran medida porque son categorizados como 
personas.

De acuerdo con los planteamientos de Viveiros de Castro (2002, pp. 251 y 358), la fisicalidad 
de dichos objetos se configura como un envoltorio que oculta una forma interna humana: un 
espíritu capaz de separarse del cuerpo. Estos objetos poseen intencionalidad y subjetividad; 
se «personifican» en el momento en que dejan de ser «algo» para convertirse en «alguien», es 
decir, en el momento en que se tornan en un sujeto, un agente. Así pues, los objetos son en sí 
mismos interlocutores a quienes se atribuye intencionalidad frente a determinadas acciones.

Por último, con base en las propuestas de Descola y su trabajo de campo con los achuar de 
la Amazonía ecuatoriana, se puede postular que un objeto adquiere el estatus de sujeto en la 
medida en que se le atribuye una personalidad, es decir, vida y características propias que lo 
distinguen del resto. Estos objetos poseen atributos de humanidad y normas que los rigen de 
manera similar a la sociedad en la que están inmersos. Además, se consideran dotados de un 
alma y de una vida hasta cierto punto autónoma, con facultades sensibles idénticas a las de los 
humanos, «aun cuando su apariencia no lo sea» (Descola, 1987, p. 132).

El estudio de las ontologías indígenas en México

Durante las últimas dos décadas se han desarrollado numerosas investigaciones que han 
puesto a prueba los planteamientos del giro ontológico en distintos casos de estudio entre las 
poblaciones indígenas de México. Este texto no tiene como objetivo ofrecer un recuento ex-
haustivo de ellas; únicamente, a manera de contexto analítico, se presentan algunas referencias 
sobresalientes. Algunos de estos trabajos no se identifican de forma explícita como repre-
sentantes del giro ontológico; sin embargo, sus planteamientos han servido para alimentar la 
discusión dentro de esta corriente.

Un ejemplo es la obra de Alfredo López Austin (1994), quien sistematiza la idea mesoamerica-
na de «entidades anímicas» (tonalli, ihiyotl, yolia), y muestra cómo dioses, humanos, animales 



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México
Imelda Aguirre Mendoza 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

7

Artículos Libres

y ciertos objetos rituales comparten la misma fuerza vital. Según sus investigaciones, el cosmos 
de los antiguos nahuas estaba formado por dos tipos de materia:

una materia sutil, imperceptible o casi imperceptible por el ser humano en 
condiciones normales de vigilia, y una materia humana que el hombre puede 
percibir normalmente a través de sus sentidos. Los dioses están compuestos 
por la primera clase de materia. Los seres humanos, en cambio, son una com-
binación de ambas materias, pues a su constitución pesada, dura, perceptible, 
agregan una interioridad, un ‘alma’ que no solo es materia sutil como la de los 
dioses, sino material de origen divino (1994: p. 23).

A partir de planteamientos como este, puede proponerse una ontología mesoamericana que no 
separa rígidamente naturaleza y cultura, sino que construye redes de relaciones entre humanos 
y no humanos.

En la Huasteca meridional, a partir de su trabajo de campo entre los otomíes orientales, 
Jacques Galinier (2005) propone considerar los sistemas de pensamiento de los pueblos indíge-
nas a la par de los generados en la tradición intelectual occidental. Así, plantea que existe una 
contigüidad y una posibilidad de diálogo entre categorías propuestas por filósofos del mundo 
griego antiguo, como Aristóteles, y los saberes de las culturas mesoamericanas actuales, entre 
las que se encuentran nociones como la de sustancia, teorías sobre la física y la fuerza, así 
como el concepto del ser.

Por su parte, Pedro Pitarch (2011) ha profundizado en lo que podríamos denominar una onto-
logía del cuerpo, derivada de sus investigaciones con los mayas tzeltales de Chiapas (Pitarch, 
1996, 2011, 2013). A partir de estas indagaciones, ha propuesto un «modelo cuaternario» de la 
persona indígena, fundamentado en la homología entre cuerpos y almas. Este modelo se com-
pone de «una forma sustancial (cuerpo-presencia), una sustancia sin forma (cuerpo-carne), 
una forma insubstancial (alma-humana) y una insubstancialidad sin forma (alma-espíritu)» 
(Pitarch, 2011, p. 151).

Entre los nahuas de la Huasteca veracruzana, Anath Ariel de Vidas retoma la definición 
de ontología propuesta por Harris y Robb, entendida como «un conjunto fundamental de 
entendimientos de cómo es el mundo: qué tipos de entes, procesos y cualidades pueden 
potencialmente existir y cómo interactúan» (citado por Ariel de Vidas, 2021, p. 37). Por su 
parte, formula el término emic de combinarismo para definir «la acción (o el arte) de poner 
en relación manifiesta en un solo espacio integrativo, universos concebidos de forma explícita 
como ontológicamente distintos y distinguidos en el plano temporal, para activar la conviven-
cia» (Ariel de Vidas, 2021, p. 257). De acuerdo con la autora, este concepto permite reunir y 
organizar elementos procedentes de distintas tradiciones, los cuales se integran en la ritualidad 
de la comunidad nahua que estudió.



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México
Imelda Aguirre Mendoza 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

8

Artículos Libres

En cuanto a las investigaciones que han profundizado en la relevancia de los objetos persona 
en México, es necesario mencionar que, aunque no se han desarrollado explícitamente bajo 
esta categoría, existe un cuerpo de literatura etnográfica y antropológica que documenta cómo 
ciertos objetos (herramientas, imágenes rituales, figuras, vasijas, cruces, santos, etc.) son trata-
dos como agentes sociales o personas no humanas. En este sentido, resultan relevantes una vez 
más los trabajos de Alfredo López Austin junto con Leonardo López Luján (2001), quienes han 
sistematizado fuentes coloniales y etnográficas para describir la idea mesoamericana de que 
ciertos objetos rituales contienen tonalli (energía vital) y pueden «vivir» o «morir».

Johannes Neurath (2013, 2020) es uno de los investigadores que ha generado con mayor consis-
tencia estudios de carácter ontologista en México. Este etnólogo ha profundizado en temáticas 
como el chamanismo wixárika (huichol), examinando cómo los integrantes de este pueblo, a 
través de rituales, arte y mitos, establecen relaciones con seres no humanos, incluidas deidades, 
ancestros y objetos sagrados que son sujetos con agencia. Asimismo, ha problematizado temas 
de alteridad al reflexionar sobre las transformaciones de personas en ancestros, definiendo a la 
humanidad como «un estado efímero y transitorio» (Neurath, 2008, p. 33).

Entre el pueblo maya tsotsil de Chiapas, Robert M. Laughlin (1988) elaboró un diccionario et-
nográfico-lingüístico que incluye ejemplos de uso ritual donde se muestra cómo las imágenes 
de los santos son tratadas como personas vivientes: se les da de comer, se les habla, se les pide 
favores y se les castiga o suplica. Las entradas en este diccionario presentan fórmulas rituales y 
vocabulario que reflejan la relacionalidad y agencia de estas imágenes, quienes son considera-
das miembros del pueblo, con obligaciones y derechos. Laughlin aporta evidencia lingüística 
de cómo el lenguaje cotidiano y ritual construye a estos objetos como actores sociales.

En el caso tének de San Luis Potosí, son escasas las investigaciones de carácter ontologista y, en 
particular, aquellas centradas en el estudio de los objetos persona. No obstante, para este tra-
bajo son de interés los estudios desarrollados desde la etnomusicología por Gonzalo Camacho 
(2013), así como por María Eugenia Jurado y Camilo Camacho (2011), quienes analizan ins-
trumentos utilizados para los sones de costumbre en la región, identificando las propiedades 
y potencialidades de elementos como el arpa y el rabel, que adquieren estatus de persona en 
distintos contextos rituales.

Las máscaras de diablos en Tamapatz3

Las máscaras utilizadas por los diablos que danzan durante las celebraciones de Semana 
Santa en la comunidad de Tamapatz, Aquismón, están elaboradas con la madera de un árbol 

3	 Una información más extensa sobre este apartado puede encontrarse en Aguirre (2019).



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México
Imelda Aguirre Mendoza 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

9

Artículos Libres

conocido como pemoche o pemuche (Erythrina herbacea),4 que en tének se denomina jutukú’. 
De acuerdo con los habitantes de la región, esta madera es ideal para la confección de másca-
ras debido a su durabilidad y su maleabilidad, lo que facilita el tallado con navajas y cinceles.

Las máscaras se confeccionan siguiendo la lógica de los días considerados débiles, como el lu-
nes, sábado y domingo, en contraposición a los días fuertes. Tallar una máscara en un día fuer-
te, como el viernes, conlleva el riesgo de lesiones debido al filo de las herramientas utilizadas. 
Desde su creación, estas máscaras son objetos extremadamente delicados, ya que albergan una 
considerable cantidad de fuerza asociada al Diablo. Por esta razón, pueden interpretarse como 
índices de su agencia (Gell, 1998, p. 23), es decir, instrumentos que facilitan la manifestación de 
su poder.

Tomando en consideración los términos propuestos por Danièle Dehouve (2016, pp. 134 y 
136), tanto los diablos como sus máscaras pueden ser considerados una personificación de lo 
nefasto, ya que se configuran como una «metáfora ontológica», en este caso, una concepción 
abstracta del mal dentro de la cosmología tének. De acuerdo con esta historiadora y antropó-
loga, tales personificaciones poseen un carácter temporal, ya que estas entidades no coexisten 
de manera permanente entre los humanos; más bien, se les antropomorfiza con el propósito 
de eliminarlas rápidamente, lo que a su vez permite erradicar sus características maléficas. En 
síntesis, la personificación implica dotar de cualidades humanas a entidades no humanas que 
encarnan aspectos de negatividad.

Los diablos se rigen por ciclos que tienen como valor principal el número siete (figura 1). Un 
diablo debe permanecer, como mínimo, siete años en la cuadrilla; preferentemente, cada siete 
años debe renovar su máscara y traje. Sus actividades comienzan siete días antes de la Semana 
Santa y concluyen siete días después de esta festividad. Según don Diego, uno de mis principa-
les interlocutores, «danzar de diablo» es el resultado de una promesa que debe cumplirse du-
rante siete años, durante los cuales se llevan a cabo una serie de rituales. La omisión de alguno 
de estos rituales puede conllevar a la enfermedad del danzante en cuestión. Él comenta: 

Muchos lo consideran un juego, pero al empezar, deben terminar; es una 
carga pesada. El próximo viernes, posterior a la Semana Santa, bailan para 
clausurar la música. 5 Se dirigen a un lugar a dar una barrida y convocan al 
curandero para llevar a cabo un ritual en una cueva situada en el barrio de 
Paxaljá. Allí bailan, colocan ofrendas, rezan, hacen travesuras y disfrutan 
de puras comidas tradicionales, como bolím6 de nopal, caldo de pollo con 
pipián y nueve tamalitos. (Don Diego, comunicación personal, 20 de marzo 
de 2016). 

4	 El nombre científico fue consultado en Fernández Nava y Ramos Zamora (2001).
5	 La música se compone del toque del tambor y de una flauta de carrizo.
6	 El bolím es un gran tamal elaborado con masa de maíz, que puede alcanzar el tamaño de un pollo.



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México
Imelda Aguirre Mendoza 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

10

Artículos Libres

Figura 1. Cuadrilla de diablos danzando

Fuente: fotografía del autor (2016)

Don Diego señala que este último ritual tiene como finalidad la «entrega del equipo», lo que 
implica la renuncia al traje y a la máscara que permiten a los hombres convertirse en diablos. 
La desposesión de estos elementos conlleva un conjunto de disposiciones que, de no ser 
cumplidas, pueden acarrear consecuencias adversas para el propietario. Así, cada vez que se 
concluye la actividad del diablo, se suspende también el poder conferido por su máscara y 
vestimenta.

Se establece que las máscaras de plástico y otros materiales sintéticos deben desecharse cada 
año, ya que son menos resistentes a la acumulación de la fuerza nefasta generada por la pre-
sencia del Diablo. En contraste, las máscaras de madera pueden utilizarse hasta por siete años. 
Al finalizar este plazo, deben ser abandonadas en la cueva donde se llevan a cabo las ceremo-
nias concluyentes de la cuadrilla de danzantes, específicamente en la piedra de la colmena,7 en 

7	 La «piedra de la colmena» es una roca de gran tamaño ubicada en las afueras del barrio El Zopope, en la 
comunidad de Tamapatz, Aquismón, San Luis Potosí.



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México
Imelda Aguirre Mendoza 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

11

Artículos Libres

alguna llegada ritual (ul taláb)8 situada en el monte, o en cualquier oquedad dentro del solar 
doméstico, como podría ser un tronco hueco. De acuerdo con los especialistas rituales, estos 
lugares están asociados con el inframundo y son considerados hábitats del Diablo.

Si la máscara no se desecha dentro del plazo establecido, «le pueden ocurrir cosas» al danzante 
diablo en cuestión. Don Fidel menciona que entre estas eventualidades se encuentran «los 
sustos» y «las enfermedades». La fuerza nefasta acumulada del Diablo a lo largo de los años en la 
máscara puede resultar perjudicial para la persona que la porta. De manera similar, el traje puede 
usarse durante siete años consecutivos, pero después de este período, debe ser abandonado en 
alguno de los lugares mencionados. De lo contrario, podría volverse peligroso para quien lo lleva, 
debido a la considerable cantidad de energía que se ha acumulado tras siete años de «cumplir 
como diablo». Esta acumulación puede acarrear diversas enfermedades, sueños recurrentes con 
el Diablo, así como un estado de susto y debilidad que incluso podría conducir a la muerte.

A través de los rituales de clausura, no solo se inhabilita, aunque de manera temporal, el ser 
diablo, sino que también se silencia la música que lo acompaña. Mientras los diablos ejecutan 
su último baile, los músicos tocan el carrizo y el tambor. Por esta razón, es común que los ha-
bitantes de la comunidad se refieran a esta práctica como «la clausura del son» o, igualmente, 
como «la clausura de los diablos».

De acuerdo con las investigaciones realizadas por Félix Báez-Jorge (2003), en las antiguas cultu-
ras de occidente existía un espíritu del mal infraterrestre que emergía durante períodos de duelo 
y tensión, especialmente durante los cinco días de mal agüero de las tradiciones antiguas, los 
cuales coinciden con la Semana Santa en el contexto cristiano. En relación con las poblaciones 
totonacas que fueron estudiadas por Alain Ichon en la Huasteca veracruzana, el autor observa:

al imponerse la noción católica del espíritu del mal en los pueblos america-
nos, fue natural que esta se asimilara a sus divinidades ctonianas, dueños del 
fuego y del demonio subterráneo, cuyo color simbólico era el negro, rasgo 
característico del Diablo (Báez-Jorge, 2003, p. 415).

En este caso de estudio, el color negro es el que adoptan las máscaras de los diablos de mayor 
jerarquía dentro de la cuadrilla. No obstante, las máscaras de diablos no pueden reducirse a 
símbolos o representaciones del Diablo, sino que son entendidas en la ontología tének como 
participantes activos en la relación con potencias no humanas: almacenan y liberan fuerza, 
actúan sobre las personas, y requieren protocolos rituales para desactivar su agencia peligrosa. 

8	 La palabra «ul taláb» proviene del verbo ulel (llegar), y está fonéticamente relacionada con «ul» (caracol), 
mientras que «taláb» es un morfema reverencial. Estas llegadas o mesas son piedras planas localizadas en 
distintos puntos del monte y en ciertas cuevas, donde se pueden disponer ofrendas para diversos seres. Al-
gunos ancianos afirman que estos sitios de ofrenda fueron establecidos por los antepasados, al ser lugares 
donde «los dioses» reciben fácilmente lo que se les lleva y donde se pueden formular peticiones (Aguirre, 
2017, pp. 19-20).



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México
Imelda Aguirre Mendoza 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

12

Artículos Libres

El calendario ritual, los materiales, los lugares de desecho y los números no son arbitrarios, 
sino parte de un sistema donde el Diablo no es una metáfora moral, sino una persona-otra con 
la que se negocia mediante objetos-agentes, prácticas de contención y liberación, y un régimen 
de deuda y reciprocidad.

El tecomate en la danza de los voladores de Tamaletom

Las danzas de voladores son prácticas de origen prehispánico que se llevan a cabo principal-
mente entre las comunidades nativas de la Huasteca y la Sierra Norte de Puebla, en México. Sin 
embargo, también se han documentado en pueblos de origen maya en Guatemala y Nicaragua. 
En estas danzas, los participantes se atan una cuerda a la cintura y ascienden hasta la cima de 
un gran tronco, que se encuentra enterrado en uno de sus extremos. Como se aprecia en la 
figura 2, desde esta altura, se sientan en una estructura cuadrangular de madera, mientras que 
uno de sus integrantes, conocido como el capitán, se posiciona sobre el tronco, que sostiene al 
tecomate. En lo alto, como lo describió Stresser Péan (1948/2008), los danzantes,

atados por la cintura, pasan por debajo del marco de madera y se dejan ir hacia 
atrás. Suspendidos en el aire, descienden lentamente hacia el suelo, trazando 
una amplia espiral a medida que las cuerdas se desenrollan. La dificultad radica 
en que deben tomar la cuerda con los dedos de los pies para mantenerse cabeza 
abajo, con los brazos extendidos, imitando el vuelo de un ave que describe 
grandes círculos en el cielo. Por su parte, el capitán espera unos momentos 
antes de deslizarse a lo largo de la cuerda de uno de los danzantes (p. 82).

En el estado de San Luis Potosí, solo hay una cuadrilla que ejecuta la danza de los voladores, ubi-
cada en la comunidad de Tamaletom, en el municipio de Tancanhuitz de Santos. En dicho lugar, 
esta práctica se conoce como la danza de los gavilanes, en la cual los voladores se convierten en 
compañeros del sol durante su ocaso. Esta tradición había caído en desuso hasta que Stresser 
Péan (1948/2008) facilitó su reactivación con el propósito de documentarla. El investigador 
menciona: «En 1938, tras una serie de complicadas diligencias, logramos que los huastecos dieran 
nuevamente vida a la danza del Volador, que habían dejado caer en el olvido» (p. 81).

El tecomate es, sin lugar a dudas, uno de los elementos más significativos en la ejecución de la 
danza. También conocido como manzana o chomol en la lengua tének, el tecomate ostenta la 
mayor jerarquía dentro de la estructura del palo volador. Este se elabora con madera de cedro 
y es considerado el abuelo del palo volador, título que adquiere tras una ceremonia de con-
sagración en la que se ofrecen dos corazones de gallos vigorosos y un par de flores en botón. 
Estas ofrendas se depositan en un pequeño orificio que se realiza en uno de los costados de la 
pieza. En la opinión de don Benigno, líder espiritual de los danzantes, los corazones confieren 
fuerza al tecomate y aseguran la protección de los voladores. En concordancia con los registros 



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México
Imelda Aguirre Mendoza 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

13

Artículos Libres

etnográficos del antropólogo Ernesto Ibarra (2022), uno de los voladores expresó que «se usa 
el corazón de un gallo joven porque es durante la juventud cuando todos tenemos más fuerza 
para poder hacer las cosas, para trabajar y para no enfermarnos» (p. 113).

Figura 2. Pequeño gavilán en ascenso

Fuente: fotografía del autor (2019)



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México
Imelda Aguirre Mendoza 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

14

Artículos Libres

De acuerdo con Descola (2012), las ontologías animistas, como la que aquí se examina, 
están fundamentadas en «la atribución que los humanos hacen a los no-humanos de una 
interioridad idéntica a la suya» (p. 199). Esto implica que existe una tendencia a humanizar 
plantas, animales y, en este caso particular, objetos, a los cuales se les atribuye un espíritu que 
les permite no solo comportarse conforme a las normas sociales y a los preceptos éticos de 
los humanos, sino también establecer relaciones de comunicación tanto con estos como entre 
ellos. La similitud de las interioridades, por lo tanto, permite una expansión del concepto de 
cultura a los no humanos, abarcando todos los atributos que esto conlleva, desde la intersubje-
tividad hasta el dominio de técnicas, así como los comportamientos ritualizados y el respeto de 
convenciones (p. 199). Sin embargo, como el autor mencionado señala, esta humanización no 
es absoluta, dado que las fisicalidades siempre presentan diferencias.

Retomando el análisis etnográfico, antes de depositar las flores y corazones, se llevan a cabo 
oraciones, y cada integrante de la cuadrilla se encarga de sahumar el tecomate. Durante 
este proceso, los corazones son colocados en una pequeña jícara, que se sitúa frente al altar 
custodiado por la imagen del Santo Niño de Atocha, donde también se les aplica sahumerio. 
Posteriormente, el capitán de la cuadrilla vierte aguardiente sobre «la manzana», brindándole 
así un trago. Esta acción se considera un acto de convivencia con el tecomate, en el cual se 
establece un vínculo inextricable entre el propio tecomate y el capitán.

De manera similar, cuando el tecomate ha cumplido su ciclo de vida y presenta signos de dete-
rioro, es necesario prepararlo para su descanso a través de un ritual de clausura. En este ritual, 
se ofrece aguardiente, se comparten bolimes y se liberan los amarres y cuerdas que lo sostenían, 
elementos utilizados por los voladores durante su ascenso y descenso. Por lo general, los teco-
mates «clausurados» se almacenan en algún lugar del Centro Ceremonial de los Voladores de 
Tamaletom o se incorporan al Museo Comunitario del mismo sitio.

El enfoque ontológico propuesto nos lleva a cuestionar la reducción del tecomate a un mero 
artefacto funcional o un símbolo cultural de la danza del gavilán. En el caso de Tamaletom, el 
tecomate es explícitamente designado como el abuelo del palo volador: una figura ancestral 
con agencia, memoria y capacidad de protección. Esta atribución no es una metáfora: constitu-
ye una relación ontológica en la que el tecomate participa como un sujeto no humano en la red 
ritual y social.

Los instrumentos de los sones de costumbre

En la cultura tének, existen melodías específicas asociadas a la ritualidad, categorizadas por 
los etnomusicólogos como «sones de costumbre». Entre ellas, destaca especialmente el son 



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México
Imelda Aguirre Mendoza 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

15

Artículos Libres

chiquito (tsakam son en lengua tének), que se interpreta durante celebraciones relacionadas 
con el ciclo agrícola y se dedica a Dhipák, el espíritu del maíz, a quien, en el ámbito mitológico, 
se le atribuye la invención de la música y de instrumentos como el pequeño rabel. Una interlo-
cutora relata que 

Dhipák sabe tocar música. En las historias que narran los ancianos, siempre 
se escapa de su abuela K’olének, que intenta quemarlo y encerrarlo para que 
no pueda salir. Pero Dhipák siempre logra escapar. Y cuando finalmente lo 
quema, se come las cenizas, de las cuales se dice que nació el maíz, que es 
Dhipák, el maíz. (Aurora, comunicación personal, 1 de septiembre de 2016).

En un relato mítico recopilado por Van’t Hooft y Cerda (2003), se narra que, siguiendo los 
mandatos de su abuela, Dhipák construyó un jacal. Entonces, en el jacalito, la abuela colocó 
un pequeño asiento y le proporcionó un rabel para que lo tocara. Una vez que estuvo dentro y 
comenzó a tocar el rabel, la abuela incendió el jacalito, y provocó que él también ardiera. Esta 
narrativa destaca la habilidad innata de Dhipák para interpretar el rabel, sugiriendo que este 
espíritu, de alguna manera, otorga a los instrumentos una cierta animicidad.

Retomando las propuestas de Descola (2012, p. 378) sobre los modos de relación animistas, 
podemos observar que, en el caso de los instrumentos, los seres no humanos comparten con 
los humanos la misma condición, dado que se les han atribuido características similares a fin 
de establecer normas comunes de convivencia. Así, el animismo, como modelo antropogénico, 
permite, según el autor mencionado, extender a los no humanos las consideraciones necesarias 
para que reciban igual trato que los humanos.

Además del rabelito, los instrumentos fundamentales para interpretar los sones de costumbre 
son el arpa y la jarana. Por lo general, todos estos instrumentos se colocan cerca del altar 
doméstico, ya que se les considera sagrados. Es así que en la figura 3, la jarana y el rabelito de 
don Tomás se aprecian descansando sobre dicho espacio. Estos instrumentos, están elaborados 
principalmente con cedro, una madera conocida por su durabilidad. Aunque en la actualidad 
muchos instrumentos utilizan cuerdas sintéticas, fabricadas de nylon o acero, lo «tradicional» 
implica confeccionarlas con tripas de animales como el zorrillo y el mapache, que son cazados 
en los montes cercanos a las comunidades.

De acuerdo con los registros etnográficos del etnohistoriador Joel Lara, en la comunidad de 
Santa Bárbara, Aquismón, las arpas son consideradas «abuelas», instrumentos que pertenecen 
a épocas pasadas. Un interlocutor mencionó: «Es como la abuela de nosotros, la madre», 
estableciendo una conexión entre el arpa y la Madre Tierra. Otro interlocutor le describió el 
tsakam son como la danza del arpa, y afirmó que «es una danza de cosas muy grandes porque 
es danza de la madre, la abuela, la mamá de la madre; esa es el arpa, es una danza de cosas muy 
fuertes y muy poderosas» (Lara, 2022, p. 131).



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México
Imelda Aguirre Mendoza 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

16

Artículos Libres

Figura 3: Rabelito y jaranas en el altar junto a las imágenes santas

Fuente: fotografía del autor (2019)



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México
Imelda Aguirre Mendoza 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

17

Artículos Libres

Tanto los rabelitos como las arpas presentan un elemento distintivo en forma de figura animal, 
los cuales se tallan en las volutas de los primeros instrumentos y en los clavijeros de los segun-
dos. Por ejemplo, la venerable arpa de don Domingo, un músico del municipio de Tanlajás, 
exhibe un felino que él describe como un gato (figura 4), mientras que una pequeña paloma 
sirve como afinador de cuerdas. De acuerdo con el etnomusicólogo Gonzalo Camacho (2013, 
p. 323), en la Huasteca potosina existen dos tipos de arpas: aquellas con figuras y aquellas sin 
ellas. La que carece de «animalitos» se utiliza en casi todas las ocasiones, mientras que la que 
los incluye posee mayor fuerza, lo que la hace adecuada para ceremonias que requieren mayor 
eficacia, como algunos costumbres para curar enfermedades o para solicitar lluvia. En el caso 
del arpa de don Domingo, además de contar con un felino, presenta un afinador en forma de 
paloma, ave que en la cosmología tének es considerada el espíritu (ts’itsin) que otorga fuerza 
vital a las personas y, en este contexto, al propio instrumento (Aguirre, 2021).

Figura 4. El felino del arpa

Fuente: fotografía del autor (2019)

La elaboración de instrumentos musicales conlleva una serie de prescripciones rituales. 
Algunos lauderos, por ejemplo, practican un ayuno, y al finalizar la construcción de los 



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México
Imelda Aguirre Mendoza 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

18

Artículos Libres

instrumentos, los bendicen con copal. Antes de su uso, se les brindan ofrendas y plegarias, 
marcando así su inauguración en la vida ritual para la cual fueron concebidos. En un estudio 
sobre los rabelitos elaborados por los tének, Jocelyn Vázquez (2010) documentó que se prefiere 
fabricar estos instrumentos durante los días de luna llena. Por otro lado, Gonzalo Camacho 
(2013) registró que los nahuas, un grupo vecino de los tének, suelen verter aguardiente en 
las embocaduras del arpa, además de colocar pedacitos de patlache;9 de esta manera, se les 
proporciona alimento y sustento. Todos estos procedimientos contribuyen a la obtención de la 
fuerza necesaria que los instrumentos requieren para cobrar vida; de lo contrario, «los animali-
tos no tienen fuerza, solo son adornos» (p. 323).

En el contexto del ritual tének, es esencial rociar los instrumentos de aguardiente, lo que les 
proporciona calor y fuerza. María Eugenia Jurado y Camilo Camacho (2011) documentan 
que el «bautizo» de los instrumentos y accesorios de danza se acompaña de un k’ayum son 
(término que se traduce como danza lenta), a través del cual los instrumentos, músicos 
y danzantes adquieren fuerza y poder. Con relación a esto, uno de sus interlocutores 
mencionó:

La ceremonia es como un bautizo. El primer mayul (representante o encar-
gado) me ofrece una copita, que echo en el arpa, para asegurar que nada 
adverso ocurra durante la noche. Un arpa que ya ha recibido su copita no 
puede ser vendida, ya que los danzantes han interactuado con ella, pues 
requiere su copita. Si se vendiera, podría causar problemas (marear). No se 
vende nada, porque se considera como recibido por el Señor, por lo tanto, 
no se debe comercializar (Antenógenes Castillo en Jurado y Camacho, 2011, 
p. 101).10

Los instrumentos, al igual que las personas, adquieren fuerza (tsápláb) a lo largo de los años 
y en función de su grado de implicación en la vida ritual de sus comunidades. Una vez que 
los instrumentos han cumplido su propósito, es decir, cuando han alcanzado el final de su 
vida útil, obtienen el derecho a descansar. En este contexto, se organiza un ritual que «se 
asemeja al descanso de una persona al morir» (Jurado y Camacho, 2011, p. 104). En este caso, 
los instrumentos son llevados al interior de una cueva, donde «se colocan sobre las altas rocas 
que conforman una repisa natural de piedra. Junto a los trajes de los danzantes, coronas des-
gastadas y maracas rotas, descansan los instrumentos musicales» (Camacho, 2013, p. 330). En 
la comunidad de Tamapatz, la cueva de San Nicolás es el lugar designado para tal ceremonia, 
y también es el sitio al que músicos y danzantes acuden para llevar a cabo diversas acciones 
rituales.

9	 Tamal del tamaño de un pollo, análogo al bolím entre los tének.
10	 El texto citado cuenta con correcciones propias de redacción y sintaxis.



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México
Imelda Aguirre Mendoza 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

19

Artículos Libres

Hasta este punto, hemos examinado los instrumentos utilizados para interpretar el tsakam son. 
A continuación, nos enfocaremos en la flauta y el tambor, que presenta características de un 
teponaztle. Estos instrumentos son fundamentales para la producción del denominado nukub 
son, el cual, en la actualidad, solo se interpreta en la comunidad de Quelabitad Cuaresma, 
ubicada en el municipio de Tanlajás, San Luis Potosí.

La flauta utilizada para interpretar el nukub son está confeccionada a partir de caña o madera 
e incluye un resonador de mirlitón: una membrana vibrante elaborada con papel encerado u 
otros materiales, como las telarañas, especialmente utilizadas por las comunidades pames.11 
Esta membrana cubre la abertura del tubo de la flauta, lo que genera un efecto de vibración 
adicional al ser soplada.

Con relación al tambor, don Zacarías, un anciano de aproximadamente 84 años y experto 
músico en este son, menciona que el instrumento está elaborado a partir del «corazón de 
chijol», un árbol notablemente resistente, también conocido como jabín (Piscidia piscipula), 
cuyo diámetro puede llegar hasta los ochenta centímetros. En caso de no contar con chijol, el 
teponaztle también puede ser confeccionado con la madera del árbol denominado pemoche 
(Erythrina coralloides).

De acuerdo con don Zacarías, el tambor utilizado para el nukub son es considerado «una 
mujer». Su forma corporal se distingue por tener «una chichi grande y una chichi chica». Al 
ser tocado, emite un sonido similar a los latidos de un corazón, el corazón de esta mujer tepo-
naztle. Por otro lado, la flauta de mirlitón es asociada con «un hombre». Ambos instrumentos 
conforman una pareja dentro del son, trabajando en conjunto para propiciar la abundancia a 
través de los rituales de petición y agradecimiento en los que se ejecutan.

Las melodías del nukub son están dirigidas principalmente a Muxi, el trueno que reside en 
el fondo del mar y es benefactor de las lluvias, así como a Dhipák, el espíritu del maíz. Se les 
invoca mediante el viento producido por la flauta y los latidos del corazón de la teponaztle, 
para que se nutran de las ofrendas de tamales y otros alimentos que se preparan en los rituales 
a los que se les convoca. El nukub son se interpreta en diversos rituales, acompañados por una 
cuadrilla de danzantes. Estas prácticas tienen como propósito agradecer las dádivas recibidas a 
lo largo del año, así como en rituales terapéuticos destinados a restablecer la salud de las perso-
nas. Además, el nukub son se presenta en eventos culturales de carácter folclórico organizados 
por la radiodifusora La voz de las Huastecas, que transmite programación en los distintos 

11	 Para obtener información más detallada sobre este tipo de flautas y su proceso de elaboración entre los pa-
mes, se puede consultar el trabajo de Antonio González (2016). Por su parte, Lizette Alegre (2008) realizó 
una investigación referente a este instrumento y las danzas relacionadas entre los nahuas de la Huasteca 
hidalguense.



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México
Imelda Aguirre Mendoza 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

20

Artículos Libres

idiomas indígenas de la región, como el náhuatl, tének y pame, junto con sus principales va-
riantes dialectales. En todos estos rituales, es común la degustación de tamales y las libaciones 
de aguardiente, especialmente destinadas a fomentar la convivencia entre los seres humanos, 
las entidades a las que se dirigen los rituales y los instrumentos consagrados.

Al igual que el tsakam son, el nukub son también hace referencia a lo pequeño, una caracterís-
tica que se asocia particularmente con la figura de la mujer teponaztle. Para mayor precisión, 
don Zacarías la describe como una anciana diminuta, «una abuelita que no creció». De manera 
general, el término tének «nukub» se utiliza para identificar tanto a personas como a frutos 
de tamaño reducido. Incluso existe una variedad de plátanos pequeños que se denomina 
«nukub». En el ámbito mitológico, esta «abuelita que no creció» podría estar relacionada con 
K’olének, la abuela de Dhipák, quien lo lleva a desarrollar sus habilidades musicales, según lo 
señalado en una narrativa anteriormente citada.

El tambor que posee don Zacarías, presentado en la figura 5, data de la década del ochenta y 
es una herencia que le dejó su padre. Este instrumento es uno de los pocos de su tipo que aún 
existen entre las comunidades tének de San Luis Potosí. Según el interlocutor, la teponaztle 
destinada para el nukub son no se deja de tocar ni se reemplaza «hasta que se desbarata de 
vieja», lo que implica que su uso cesa únicamente cuando ya no es funcional. En ese momento, 
los especialistas en la tradición se encargan de buscar otro árbol de chijol o pemoche que les 
proporcione la madera necesaria para tallar la siguiente «abuelita chiquita», que reemplazará a 
la que ha quedado inservible debido al desgaste.

Los instrumentos de los sones de costumbre tének pueden ser pensados como actores sociales 
con interioridad, parentesco y agencia: se consideran abuelas, madres, mujeres u hombres; se 
bautizan, se alimentan, descansan al morir y participan en redes de reciprocidad con humanos 
y con potencias no humanas como Dhipák o Muxi. Así, la fabricación, el uso y el retiro ritual 
de estos instrumentos forman parte de un cosmos relacional donde humanos y no humanos 
coproducen la vida social y cósmica.



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México
Imelda Aguirre Mendoza 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

21

Artículos Libres

Figura 5. Don Zacarías y la abuela chiquita

Fuente: fotografía del autor (2023)



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México
Imelda Aguirre Mendoza 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

22

Artículos Libres

La clausura de los arcos de Todos Santos

Los arcos que adornan los altares durante las celebraciones en honor a los muertos se elaboran 
con palmilla y pequeños racimos de flores de cempasúchil, los cuales se sujetan a un par de 
troncos flexibles recolectados en el entorno local o en el monte. Estos arcos deben ser depues-
tos el 30 de noviembre, día de San Andrés, como una forma de «despedir a los muertos». De 
acuerdo con don Plácido, habitante de La Cercada en la Sierra Gorda de Querétaro, al derribar 
este arco «se está tirando la casa de los muertos, lo que les indica que deben partir hacia el al 
tsemláb», término que se utiliza en lengua tének para referirse al «lugar de los muertos».

A través de acciones como el declive del arco, se cierra el portal que facilita el vaivén de los 
muertos entre la tierra y el lugar de donde proceden. «La puerta está abierta, y al tirar del arco, 
la puerta se cierra», comentó el curandero Mateo, de la comunidad de Tamapatz. Él explicó 
que, si el arco no es depuesto, existe el riesgo de soñar con aquellos muertos que se aferran a la 
tierra y que no desean partir hacia el al tsemláb.

En la casa de este curandero, se pudo observar que mientras las mujeres se encargaban de reti-
rar las flores de cempasúchil secas, los hombres desataban las puntas del arco que permanecían 
fijadas a la mesa, para posteriormente trasladarlo a un área específica del solar doméstico. A 
decir de don Diego, vecino de la misma comunidad, «siempre debe ser el mismo lugar», ya que 
«el arco tiene su lugar» en ese espacio. Así, en la figura 6 observamos varios arcos sobrepuestos 
en un mismo sitio, correspondientes a distintos años.

En el solar, don Mateo colocó bajo el arco una piedra plana, que sirvió como ul taláb para es-
perar la llegada de los difuntos. Sobre esta piedra, se encendió una vela, se colocó un sahume-
rio con copal, una botella de aguardiente y algunos tamales, los cuales se distribuyeron entre 
los asistentes a medida que pasaban a sahumar el arco. En primer lugar, sahumaron los niños, 
seguidos por las mujeres, y finalmente, los hombres. Tras realizar el pajúx taláb (sahumación), 
rociaron la Tierra y el arco con aguardiente, «para que agarre fuerza», tal como indicó el cu-
randero. Al concluir esta ceremonia, el arco fue dejado en el solar.

La deposición del arco también se manifiesta a nivel comunitario en espacios como la capilla, 
donde los vecinos se congregan llevando ofrendas que incluyen tamales de pollo y de un tipo 
de frijol conocido como koloni en el idioma tének. A estas ofrendas se suman chayotes cocidos, 
naranjas, mandarinas, pan, galletas, atole blanco espeso y café. En la comunidad de Tamapatz, 
cada persona que se une al ritual se acerca al altar para sahumar el arco y las imágenes sagra-
das que protegen la capilla, entre las cuales destacan San Miguel, la Virgen de Guadalupe y 
San Isidro.



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México
Imelda Aguirre Mendoza 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

23

Artículos Libres

Figura 6. El descanso de los arcos

Fuente: fotografía del autor (2019)

Generalmente, hay un rezandero que lidera el ritual, quien establece las acciones a seguir 
antes de tirar el arco. Estas acciones incluyen una oración, un pajúx taláb y la distribución de 
la ofrenda de alimentos recolectada entre los asistentes. Al concluir el rosario, el rezandero 
dedica una oración a las ánimas y da inicio al ritual de bendición de los puntos cardinales, que 
comienza con los niños y continúa con los adultos.

Concluido este ritual, el tamborilero se sitúa en un extremo del gran arco que resguarda las 
imágenes sagradas de la capilla y comienza a tocar, señalando así su declive. A continuación, el 
rezandero y un voluntario lo toman por ambos lados y lo guían hacia el exterior. Al frente, una 
persona avanza portando el sahumerio, mientras que otras, generalmente mujeres, se encargan 
de transportar los alimentos ofrenda que han sobrado.

El arco es colocado en el solar designado a la capilla. Al pie del arco, se encienden restos de 
cera y se disponen bolsas de tamales, junto a botellas de atole y café. Se reanuda el pajúx taláb, 
así como la distribución de los tamales. Una vez que el arco está completamente instalado, 



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México
Imelda Aguirre Mendoza 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

24

Artículos Libres

el sonido del tambor cesa. La ceremonia concluye cuando la ofrenda ha sido completamente 
repartida entre los participantes, momento en el cual se apagan las velas y se abandona el sahu-
merio en el mismo lugar donde el arco reposará.

La imperiosa necesidad de «tirar el arco» erigido durante la celebración de Todos Santos se 
fundamenta en lógicas profundas. Doña Sofía, habitante de La Cercada, explica que 

el arco se lleva a donde va a descansar, y con eso cumple uno; se deja secar 
y se le quitan las flores para llevarlo a reposar. Pienso —señala— que esto 
simboliza el término del año, marcando su final. Se dice que, si no se realiza 
este ritual, se puede perder la vida rápidamente. (Doña Sofía, comunicación 
personal, 30 de noviembre de 2016).

Acorde con esta perspectiva, el acto de tirar el arco cierra, aunque sea de manera parcial, las 
obligaciones contraídas con los difuntos, cumpliendo así con ellos y, al mismo tiempo, con-
trarrestando su poder sobre la vida. Adicionalmente, como menciona doña Sofía, esta acción 
permite «completar el año», lo que implica un cierre de los ciclos agrícolas y rituales.

Don Diego sugiere que omitir la tirada del arco puede acarrear consecuencias graves, dado que 
este arco es considerado «el más fuerte». Al respecto, explica: 

Se puede levantar un altar para algún santo o para la Virgen, y puede perma-
necer en la casa todo el año; sin embargo, el altar de Santorom (Todos Santos) 
debe ser derribado, ya que, si se deja, los muertos no se irán, y la familia 
podría enfermarse debido a la fuerza de estos espíritus. (Don Diego, comuni-
cación personal, 29 de noviembre de 2016). 

De este modo, la influencia de los muertos puede volverse perjudicial, evidenciando que, en 
ciertas circunstancias, la muerte puede engendrar más muerte.

La retirada del arco puede ser interpretada como un ritual de expulsión del mal, según los térmi-
nos propuestos por Danièle Dehouve (2016, p. 149, 153, 224). Este análisis se fundamenta en di-
versas metáforas de desplazamiento, entre las cuales destacan, en este contexto, el acto de arrojar, 
colocar a distancia y «hacer morir» dichos portales. Este tipo de rituales son disyuntivos, ya que 
su intención es establecer una separación clara entre el mundo de los vivos y el de los muertos.

El ritual de clausura de los arcos en las comunidades tének revela una forma de habitar el mundo 
que responde a un régimen relacional. En este marco, los arcos no son simples objetos decorati-
vos o símbolos conmemorativos: son espacios vivientes, puertas ontológicas, y cuerpos rituales 
que median entre el mundo de los vivos y el de los muertos. Desde la lógica animista, los arcos 
están dotados de una interioridad semejante a la humana. No se trata de creer que tienen «alma» 
en sentido cristiano, sino de asumir que son entes con voluntad, fuerza y capacidad de afectar y 
ser afectados. Al derribar el arco, no se desecha un adorno, sino que se rompe una relación acti-
va, se cierra un canal de comunicación entre mundos y se suspende una forma de presencia.



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México
Imelda Aguirre Mendoza 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

25

Artículos Libres

El descanso de los sahumadores

El uso de sahumadores implica una acción fundamental en la ritualidad tének: el pajúx 
taláb, que consiste en la sahumación hacia los vientos. Al igual que otras piezas de barro, es 
preferible moldearlas durante la luna llena, considerada «la más fuerte»; de lo contrario, se 
obtendrán piezas frágiles, susceptibles a cuarteaduras. Parafraseando a Lévi-Strauss (1986), la 
alfarería puede definirse como «un arte celoso», dado que, durante el proceso de moldeado, 
los artesanos suelen ocultar sus creaciones de las miradas ajenas. Este momento es delicado, 
ya que el objeto puede deformarse o romperse si es observado por alguien con «vista pesada», 
que le podría causar «mal de ojo». Así, se evidencia que estos objetos, al igual que las perso-
nas —en especial, los niños— son vulnerables a la influencia negativa de quienes los codician. 
En el caso de las personas, el mal de ojo puede manifestarse en malestares como dolor de 
cabeza y debilidad, mientras que los objetos de barro afectados no lograrán consolidarse de 
forma adecuada. Una vez moldeadas, las piezas deben secarse durante varios días. A mayor 
tamaño, las piezas requerirán más días en su proceso de secado. Cuando el sahumerio esté 
completamente seco, se procederá a cocerlo durante aproximadamente una hora en un 
horno de piedra encendido con leña, lo que asegura una cocción adecuada y, por ende, su 
durabilidad.

En la sierra de Aquismón, la extracción de barro se lleva a cabo en yacimientos ubicados en 
sótanos, cuevas, riachuelos y en la humedad del suelo montañoso. Los expertos en esta activi-
dad destacan que la arcilla amarilla es la más adecuada para moldear utensilios como comales 
y sahumerios, mientras que la tierra roja se utiliza como colorante para las piezas.

Como se aprecia en la figura 7, este tipo de enseres se depositan en lugares de llegada (ul taláb), 
cuevas y diversos puntos del monte una vez que han cumplido su vida útil. Este ritual se lleva 
a cabo en el contexto de otras ceremonias, donde la pieza se utiliza para sahumar por última 
vez. Un ejemplo de ello son los rituales agrícolas realizados en las milpas, así como aquellos 
que se efectúan en cuevas y otras oquedades para solicitar salud para las personas. También 
se incluyen los rituales comunitarios que se llevan a cabo durante el mes de mayo, donde se 
pide fortaleza y vitalidad para los miembros de la comunidad, y la tirada de arcos el día de San 
Andrés. En todos estos casos, los sahumadores se consideran parte de las ofrendas (junto con 
tamales, aguardientes, panes) que se entregan a la tierra como alimento.



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México
Imelda Aguirre Mendoza 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

26

Artículos Libres

Figura 7. Depósito de sahumadores al pie de un árbol

Fuente: 
fotografía del autor (2019)

El caso de los sahumadores tének permite apreciar con claridad la diferencia entre ver los 
objetos rituales como «cosas» inertes y entenderlos, como propone el giro ontológico, como 
seres relacionales y agentes dentro de un mundo habitado por múltiples tipos de existencia y 
de interioridad. El sahumador no es solo un utensilio para quemar copal, sino un participante 
activo en la relación entre humanos, no humanos y fuerzas del mundo. Su fabricación, uso, 
desgaste y descanso ritual forman parte de un ciclo vital comparable al de los seres vivos.

Conclusiones

Para muchas comunidades tének, las máscaras, los enseres de danza, los instrumentos mu-
sicales, los arcos y los sahumerios, al igual que las personas, son considerados poseedores de 
un espíritu que les confiere vida y fuerza. Por ejemplo, el arpa se acompaña de un afinador 
con forma de ave, que en la cosmología de este pueblo es la manifestación del espíritu que la 
anima. Además, este instrumento es decorado con imágenes de ciertos animales que potencian 
su poder; los felinos son un notable ejemplo.

Asimismo, la etnografía muestra que las máscaras de pemoche no son simples artesanías con 
un carácter estético: almacenan fuerza, generan peligro, exigen calendarios rituales precisos. 



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México
Imelda Aguirre Mendoza 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

27

Artículos Libres

No basta decir que simbolizan al Diablo: ellas son el Diablo o, más precisamente, son su vehí-
culo material y su modo de presencia en el mundo humano. La distinción entre máscaras de 
plástico y madera revela un conocimiento técnico-ontológico sobre su capacidad de contener 
o resistir la acumulación de fuerza nefasta. En este sentido, la fuerza no es una metáfora, sino 
una cualidad ontológica que circula entre humano y no humano.

Los objetos adquieren significado y fuerza desde el momento de su creación, y esta energía 
puede intensificarse a través de diversas acciones que inauguran su vida ritual dentro de la 
colectividad, a menudo referidas como su «bautizo». Con el paso del tiempo, estos objetos 
requieren ser alimentados para mantener su vitalidad; por ejemplo, el tecomate se nutre de los 
corazones de gallos vigorosos, o se le ofrece aguardiente como bebida. Al igual que los seres 
humanos, algunos de estos objetos necesitarán desempeñar ciertas funciones y llevar a cabo 
tareas específicas para el beneficio y la continuidad de la comunidad.

A lo largo de este texto, se ha argumentado que las relaciones entre objetos y humanos 
pueden asociarse con una forma de ontología animista. Siguiendo la propuesta de Descola 
(2012, p. 391), esta puede entenderse como un modelo «antropogénico», dado que considera 
a los humanos como el elemento mínimo necesario para que los no humanos sean tratados 
precisamente como humanos. En este sentido, se construyen relaciones de sociabilidad en 
torno a estos objetos, donde la categoría de persona se vuelve integral y coextensiva. A través 
de estos vínculos, se brinda apoyo, se convive, se dialoga y se establecen lazos de parentesco; 
un ejemplo de ello son la abuela arpa, el abuelo tecomate y la abuela teponaztle, quienes son 
considerados, ante todo, ancianos fuertes y sabios.

Siendo así, los instrumentos no representan seres vivos o fuerzas naturales, sino que los 
encarnan y participan en sus redes de agencia: el tambor-teponaztle no tiene «forma feme-
nina» como recurso estilístico, sino porque es una mujer, una abuelita pequeña con corazón 
sonoro que late en sincronía con el cuerpo ritual de la comunidad. Del mismo modo, el 
arpa no es símbolo de la abuela o de la madre tierra, sino que deviene madre o abuela en 
virtud de un proceso relacional y ritual que establece obligaciones de cuidado, respeto y 
reciprocidad.

De igual forma, los rituales de clausura se vuelven esenciales para desactivar e invalidar el 
poder y la capacidad de agencia de ciertos elementos. En algunas ocasiones, estos rituales 
se conciben como «rituales de descanso», como sucede con los instrumentos musicales que 
han cumplido su función. La importancia de los rituales de clausura se hace evidente cuando 
la energía acumulada comienza a volverse «peligrosa». Un ejemplo de esto es el caso de las 
máscaras de diablos, que se entregan en una cueva a través de la celebración de un costumbre, 



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México
Imelda Aguirre Mendoza 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

28

Artículos Libres

o los arcos de Todos Santos, que neutralizan la presencia perjudicial de los muertos, quienes 
intentan aferrarse a la tierra y se resisten a partir hacia el otro mundo.

En ese último ejemplo, los arcos constituyen ontológicamente el lugar de los muertos, su per-
manencia puede prolongar el dominio o la presencia de los difuntos en el mundo humano. El 
hecho de que cada arco tenga su lugar fijo en el solar doméstico y se sobrepongan año con año 
en un mismo sitio, habla de una geografía ritualizada, donde los objetos y sus historias ocupan 
lugares definidos, con memoria acumulativa. Esto corresponde a una lógica que no separa lo 
social de lo espacial, ni lo material de lo espiritual.

Por su parte, el sahumador tének no puede analizarse solo como herramienta. Es un actor 
social y ritual con interioridad y agencia, nacido en el tiempo lunar, vulnerable a relaciones 
sociales, transformado por el fuego, y finalmente retirado de forma ritual para desactivar su 
potencia. Su ciclo vital es análogo al humano, y evidencia una cosmología donde la materia no 
está muerta, sino relacionada y viva, donde las prácticas técnicas y rituales no están separadas, 
sino unidas por un mismo tejido de obligaciones y potencias compartidas.

Este principio relacional es la base de muchas ontologías indígenas: los humanos toman de la 
tierra y deben devolver, y el sahumador, en este caso, se convierte en un vehículo de intercam-
bio donde la tierra, los muertos y los vivos se alimentan mutuamente.

Para terminar, considero que este trabajo ofrece una contribución al estudio de los pueblos 
originarios de la Huasteca al documentar y analizar con detalle la dimensión relacional de los 
objetos rituales tének. Además de describir las formas, materiales y usos de máscaras, instru-
mentos musicales, arcos o sahumadores, el texto se propuso mostrar cómo estos objetos-per-
sona participan activamente en redes de reciprocidad, agencia y parentesco con humanos y 
potencias no humanas. Al destacar su fabricación ritualizada, sus ciclos de vida y sus disposi-
ciones finales, se evidencia una ontología local que no reduce estos objetos a simples símbolos, 
sino que los reconoce como actores con interioridad y capacidad de afectar y ser afectados.

Esta perspectiva enriquece los estudios regionales al desplazar las explicaciones funcionalistas 
o simbolistas y dar cuenta de un mundo tének relacional y plural, donde la vida social y ritual 
se produce en interacción con seres no humanos. Además de articular teoría antropológica 
con etnografía detallada y voces locales.

Para futuros trabajos, se pueden abrir líneas de reflexión comparativa con otras comunidades 
de la Huasteca o grupos vecinos (nahuas, pames), explorando convergencias y diferencias en 
sus ontologías rituales. De igual forma, sería fructífero indagar cómo estas prácticas se trans-
miten y se transforman en el marco de las nuevas generaciones, dando cuenta de la vitalidad y 
plasticidad de estas ontologías indígenas en el presente.



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México
Imelda Aguirre Mendoza 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

29

Artículos Libres

Referencias bibliográficas
Aguirre, I. (2017). Las formas de la fuerza. El concepto de fuerza en una comunidad teenek de la Huasteca potosina 

(Tesis de doctorado, Universidad Nacional Autónoma de México, Ciudad de México). http://132.248.9.195/
ptd2016/diciembre/0753940/Index.html

Aguirre, I. (2018). El poder de los seres. Organización social y jerarquías en una comunidad teenek de la Huasteca 
potosina. El Colegio de San Luis, Secretaría de Cultura de San Luis Potosí.

Aguirre, I. (2019). La fuerza de los diablos en la ritualidad teenek de la Huasteca potosina. Trace. Procesos Mexicanos 
y Centroamericanos, (76), 74-102. http://trace.org.mx/index.php/trace/article/view/182/pdf

Aguirre, I. (2021). De lo agenciado a lo representado. La transformación de los objetos entre los teenek de la Huasteca 
potosina. Revista de El Colegio de San Luis, 11(22), 5-32. http://dx.doi.org/10.21696/rcsl112220211241

Alegre, L. (2008). Viento arremolinado: El Toro Encalado y la flauta de mirlitón entre los nahuas de la Huasteca 
hidalguense (Tesis de maestría, Universidad Nacional Autónoma de México, Ciudad de México). https://
ojs.fhce.edu.uy/index.php/revantroetno/about/submissions

Ariel de Vidas, A. (2021). Combinar para convivir. Etnografía de un pueblo nahua de la Huasteca veracruzana en 
tiempos de modernización. Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos; Centro de Investigaciones 
y Estudios Superiores en Antropología Social; El Colegio de San Luis.

Báez-Jorge, F. (2003). Los disfraces del diablo. Universidad Veracruzana.

Camacho, G. (2013). Animalia sagrada. El arpa y el rabel de la Huaxteca. En A. Pérez (Coord.), La Huaxteca. 
Concierto de saberes en homenaje a Lorenzo Ochoa (pp. 317-331). Universidad Nacional Autónoma de 
México, El Colegio de San Luis.

Dehouve, D. (2016). Antropología de lo nefasto en comunidades indígenas. El Colegio de San Luis.

Descola, P. (1987). La selva culta. Simbolismo y praxis en la ecología de los Achuar. Abya Yala.

Descola, P. (2012). Más allá de naturaleza y cultura. Amorrortu.

Dos Santos, A. y Tola, F. (2016). ¿Ontologías como modelo, método o política? Debates contemporáneos en 
antropología. Avá, 29, 71-98. https://ri.conicet.gov.ar/handle/11336/76110

Galinier, J. (2005). ¿Existe una ontología otomí? Las premisas mesoamericanas de una philosophia prima. 
Alteridades, 15(29), 81-86. https://alteridades.izt.uam.mx/index.php/Alte/article/view/290

Gell, A. (1998). Art and agency. An anthropological theory. Oxford University.

González, A. (2016). Un análisis antropológico del mitote xi’iui (pame) de Santa María Acapulco, San Luis Potosí 
(Tesis de licenciatura, Universidad Autónoma de San Luis Potosí, San Luis Potosí).

Fernández Nava, R. y Ramos Zamora, D. (2001). Notas sobre plantas medicinales del estado de Querétaro. 
Polibotánica, 12, 1-39.   

Ibarra, L. E. (2022). Perder el miedo. Ritual de consagración al capitán de la Danza de Gavilanes en Tamaletom, 
Tancanhuitz de Santos, S. L. P. En I. Aguirre (Coord.), A vuelo de gavilanes. Etnografías entre los teenek 
de San Luis Potosí (pp. 103-124). Secretaría de Cultura; Instituto Nacional de Antropología e Historia. 

Jurado, M. y Camacho, C. (2011). Danzas acompañadas con música de arpa: coordenadas de pensamiento. En M. 
Jurado y C. Camacho (Coords.), Arpas de la Huasteca en los rituales del Costumbre: teenek, nahuas y toto-
nacos (pp. 79-162). Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social; Secretaría de 
Cultura de San Luis Potosí; El Colegio de San Luis; Fondo Nacional para la Cultura y las Artes; Consejo 
Nacional para la Cultura y las Artes.

Lara, J. (2022). Tsakam ts’een, fiesta a la vida. En I. Aguirre (Coord.), A vuelo de gavilanes. Etnografías entre los tee-
nek de San Luis Potosí (pp. 125-156). Secretaría de Cultura; Instituto Nacional de Antropología e Historia.

Latour, B. (2008). Reensamblar lo social. Una introducción a la teoría del actor-red. Manantial.

Laughlin, R. M. (1988). The Great Tzotzil Dictionary of Santo Domingo Zinacantán. Smithsonian Institution Press.



Revista Uruguaya de Antropología y Etnografía

Volumen X, número 2, julio-diciembre de 2025, issn: 2393-6886

Objetos persona entre los tének de la Huasteca potosina, México
Imelda Aguirre Mendoza 
doi: 10.29112/ruae.v10i2.2559

30

Artículos Libres

Lévi-Strauss, C. (1986). La alfarera celosa. Paidós Studio Básica.

López Austin, A. (1994). Tamoanchan, Tlalocan: lugares del origen. Universidad Nacional Autónoma de México; 
Fondo de Cultura Económica.

López Austin, A. y López, L. (2001). El pasado indígena. Fondo de Cultura Económica; El Colegio de México.

Neurath, J. (2008). Alteridad constituyente y relaciones de tránsito en el ritual huichol: iniciación, anti-ini-
ciación y alianza. Cuicuilco, 15(42), 29-44. https://revistas.inah.gob.mx/index.php/cuicuilco/article/
view/4406/4360

Neurath, J. (2013). La vida de las imágenes. Arte huichol. Artes de México; Consejo Nacional para la Cultura y 
las Artes.

Neurath, J. (2020). Someter a los dioses, dudar de las imágenes. Enfoques relacionales en el estudio del arte ritual. 
Paradigma Indical Sb.

Pitarch, P. (1996). Ch’ulel. Una etnografía de las almas tzeltales. Fondo de Cultura Económica.

Pitarch, P. (2011). Los dos cuerpos mayas. Esbozo de una antropología elemental indígena. Estudios de Cultura 
Maya, 37, 151-178. https://doi.org/10.19130/iifl.ecm.2011.37.17

Pitarch, P. (2013). La cara oculta del pliegue. Antropología indígena. Artes de México.

Stresser-Péan, G. (2008). Los orígenes de los ritos del Volador y del Comelagatoazte. En G. Olivier (Ed.), Viaje 
a la Huasteca con Guy Stresser-Péan (pp. 81-90). Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos. 
https://doi.org/10.4000/books.cemca.4013. (Obra original publicada en 1948).

Van’t Hooft, A. y Cerda J. (2003). Lo que relatan de antes. Kuentos tének y nahuas de la Huasteca. Ediciones del 
Programa de Desarrollo Cultural de la Huasteca.

Vázquez, J. (2010). El rabel en la Huasteca potosina. Un modelo etnoarqueológico aplicado en contextos históricos 
(Tesis de licenciatura, Escuela Nacional de Antropología e Historia, Ciudad de México). https://media-
teca.inah.gob.mx/repositorio/islandora/object/tesis%3A821

Viveiros de Castro, E. (2002). La inconstancia del alma salvaje y otros ensayos de antropología. Cosac Naify.

Viveiros de Castro, E. (2010). Metafísicas caníbales. Líneas de antropología postestructural. Katz.

Contribución de los autores (Taxonomía CRediT): 1. Conceptualización; 2. Curaduría 
de datos; 3. Análisis formal; 4. Adquisición de fondos; 5. Investigación; 6. Metodología; 7. 
Administración del proyecto; 8. Recursos; 9. Software; 10. Supervisión; 11. Validación; 12. 
Visualización; 13. Redacción: borrador original; 14. Redacción: revisión y edición. I. A. M. 
contribuyó en 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 11, 12, 13, 14.

Editado por: El comité editorial ejecutivo Juan Scuro, Pilar Uriarte, Victoria Evia y Martina 
García aprobó este artículo.

Disponibilidad de datos. El conjunto de datos que apoya los resultados de este estudio se 
encuentra parcialmente disponible en:
Aguirre, I. (2017). Las formas de la fuerza. El concepto de fuerza en una comunidad teenek de la Huasteca potosina 

(Tesis de doctorado, Universidad Nacional Autónoma de México, Ciudad de México). Recuperado de 
http://132.248.9.195/ptd2016/diciembre/0753940/Index.html

Aguirre, I. (2018). El poder de los seres. Organización social y jerarquías en una comunidad teenek de la Huasteca 
potosina. El Colegio de San Luis, Secretaría de Cultura de San Luis Potosí.


