
 
 

Revista Fermentario, 19 (2), pp. 124-131, 2025 
ISSN 1688-6151 

 

 

ARTÍCULO | ARTIGO 

Fermentario V. 19, N° 2 (2025) 

ISSN 1688-6151 

Instituto de Educación, Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación, 

Universidad de la República. www.fhuce.edu.uy 

 

SITUACIÓN DE LA DIRECTIVA ACERCA DEL «CUIDADO DE 
SÍ»: AMENAZAS Y DESLIZAMIENTOS 
SITUAÇÃO DA DIRETIVA SOBRE «AUTOCUIDADO»: ​​AMEAÇAS E CONTRATEMPOS 

STATUS OF THE DIRECTIVE ON «SELF-CARE»: THREATS AND SETBACKS 
Enrique Puchet 

DOI: https://doi.org/10.47965/fermen.19.2.9 

Supongo que me dijeras: «No sé si razonas bien o mal» […], y que yo me impaciente y te 

conteste: «Hay una ocupación más urgente (cuidar de su alma)» […] Pues, ¡esa es la razón para 

empezar por la Lógica! ―Epicteto, Conversaciones 
Resumen 
La tesis de estas notas puede formularse así: tan valiosa como es la práctica del cuidado de sí, en la que es posible ver un retorno, en 
términos más persuasivos, a viejos modos de pensar en educación (filosofías de la Persona, abordajes que han partido de la 
unicidad de la existencia, atención a la esfera de las cualidades y de los valores…: ello establece cierta continuidad con lo actual), 
corre el riesgo de resultar desvirtuada en tanto congrega un haz de ideas que fácilmente se desequilibra o se bloquea en la 
superfluidad. 
Aquí se considerarán algunas de esas posibles amenazas: nos consta que han circulado y circulan entre nosotros, ya sea 
declaradamente o en forma de tentación incipiente. Quede claro que no se está pensando que el «cuidado de sí» carezca de 
sustancia propia. Es solo que las nociones (sobre todo, si son complejas) no son en sí unívocas y susceptibles de ser puestas «en 
obra» nada más que porque se las enuncie en términos en general aceptables. Se tendrá en cuenta, asimismo, que en estas páginas 
no se presume que los materiales aportados para ilustrar la tesis exhiban únicamente las implicaciones que aquí se les señalan. 
Quedan abiertos a que se les indiquen otras derivaciones, inclusive contrarias a las asumidas. Leer el pasaje del que es parte nuestro 
acápite (Epicteto, Conversaciones, I, XVII), y otros concordantes, es desde ya recomendado, en la medida en que el estoicismo 
antiguo es una de las fuentes más seguras del tema que encaramos (la referencia a Sócrates es allí sumamente significativa). 

124 

http://www.fhuce.edu.uy/
https://doi.org/10.47965/fermen.12.1


 
 

Revista Fermentario, 19 (2), pp. 124-131, 2025 
ISSN 1688-6151 

 
Suponha que você me dissesse: “Não sei se você raciocina bem ou mal” […], e eu, impaciente, 

respondesse: “Há uma questão mais urgente (cuidar da própria alma)” […] Bem, essa é a razão para começar 

com a Lógica! ―Epicteto, Conversas 

Resumo 
A tese destas Notas pode ser formulada da seguinte maneira: Por mais valiosa que seja, a prática do autocuidado, na qual se observa 
um retorno, em termos mais persuasivos, a antigas formas de pensar a educação (filosofias da Pessoa, abordagens que partem da 
singularidade da existência, atenção à esfera das qualidades e valores…: isso estabelece uma certa continuidade com o presente), 
corre o risco de se distorcer na medida em que reúne um conjunto de ideias que facilmente se desequilibra ou se bloqueia pela 
superfluidez. 
Aqui, consideraremos algumas dessas ameaças potenciais: sabemos que elas circularam e continuam a circular entre nós, seja 
abertamente ou como tentações incipientes. Que fique claro que não estamos sugerindo que o «cuidado de si» careça de 
substância própria. Trata-se simplesmente de que as noções (especialmente as complexas) não são inerentemente unívocas e não 
podem ser colocadas em prática apenas por serem enunciadas em termos geralmente aceitáveis. Deve-se notar também que os 
materiais aqui apresentados não pressupõem exibir apenas as implicações indicadas. Eles permanecem abertos à sugestão de outras 
interpretações, mesmo contrárias às pressupostas. A leitura da passagem da qual nossa seção foi extraída (Epicteto, Conversas, I, 
XVII), e de outras passagens relacionadas, é altamente recomendada, visto que o estoicismo antigo é uma das fontes mais confiáveis 
​​sobre o tema que abordamos (a referência a Sócrates ali é particularmente significativa). 

Suppose that you told me: «No one knows that you reason badly» […], and I, impatient, respond: 

«There is a more urgent quest (take care of your own soul)» […] Well, that's the reason to start with 

Logic! ―Epictetus, Conversas 

Abstract 
These Notes can be formulated in the following way: As valuable as it may be, the practice of self-care, in which a return is 
observed, in more persuasive terms, to old ways of thinking about education (philosophies of people, approaches that start from 
the singularity of existence, attention to the sphere of qualities and values…: is so establishes a certain continuity as the present), it 
runs the risk of being distorted as it brings together a set of ideas that easily becomes unbalanced or blocked by superfluidity. 
Here we will consider some of these potential threats: we know that they have circulated and continue to circulate among us, 
either openly or as incipient temptations. Let it be clear that we are not suggesting that «care of the self» lacks its own substance. 
It is simply that notions (especially complex ones) are not inherently univocal and cannot be put into practice merely by being 
stated in generally acceptable terms. It should also be noted that the materials presented here do not presume that they exhibit 
only the implications indicated here. They remain open to the suggestion of other interpretations, even those contrary to those 
assumed. Reading the passage from which our section is taken (Epictetus, Conversations, I, XVII), and other related passages, is 
highly recommended, insofar as ancient Stoicism is one of the most reliable sources on the topic we are addressing (the reference to 
Socrates there is particularly significant). 

I. Escuelas de filosofía 
No es poco lo que nos enseñan en esto los tipos de organización de investigadores en la Antigüedad, clásica y 

posclásica. Junto al sistema escolar público, normalizado y vuelto rígido en el período helenístico, aparecen 

las escuelas filosóficas, comunidades de vida y de estudio al amparo de una inspiración magistral: platónicos 

(académicos), aristotélicos, estoicos, epicúreos (y no agota la cuenta). 

Una consideración pertinente para nuestros fines las distinguiría según el grado en que acentúen el 

factor que llamaríamos objetivo, cultivar el saber como conocimiento en avance (investigación, en sentido 

125 



 
 

Revista Fermentario, 19 (2), pp. 124-131, 2025 
ISSN 1688-6151 

 
análogo a las instituciones modernas). Visto así, es habitual destacar el estilo adoptado por los peripatéticos 

(seguidores de Aristóteles), en quienes impresiona la similitud con lo actual (informarse más y más al 

respecto contribuirá a entender mejor de qué se trata). 

En este punto es que hay que prevenir sobre una propensión fácil. Si la directiva del cuidado de sí 

como orientación vital y educativa lleva a «optar» por las comunidades de tipo estoico o epicúreo 

oponiéndolas a la de estilo peripatético, y hacer de aquellas (y afines) las depositarias exclusivas de la 

«espiritualidad» (idea, esta, siempre repensable), eso nos expone a sacrificar lo que una convivencia centrada 

en lo moral recibe de otra centrada en saberes positivos (campos que investigar), la cual responde a un móvil 

cardinalmente humano: el «deseo natural» de conocer. Proyectarse de manera cognoscitiva sobre el mundo, 

sobre lo que circunda al hombre, importa a este y le habla desde la objetividad. Tildar a esto de 

reduccionismo positivista es prejuicioso. El cuidado de sí se empobrece si se lo confina a un reducto 

determinado, si se lo supone consagrado a una contemplación a la que se accede abriendo «puertas 

interiores». 

Una animada imagen de las instituciones de la antigüedad la proporciona Gilbert Murray, en La 

religión griega de 1912. Al poner de relieve el par investigación/sabiduría, leído hoy, creemos que 

apunta, no a endurecer la oposición, sino a cerrar la brecha entre una y otra modalidades. Es lo que 

cabe en un proyecto pedagógico en tiempos de incertidumbre. Lo que necesitamos, a la luz de la 

experiencia histórica ―parece haber existido un desencuentro de más de dos milenios―, es 

multiplicar los recursos, no reducirlos. Escribía Murray: 

Solo en una gran escuela sigue floreciendo la verdadera sofrosine griega, una escuela cuya 
modestia de pretensiones y humildad de lenguaje contrastan curiosamente con los éxtasis 
arrobadores de los estoicos y cínicos y, también, como hemos visto, de los epicúreos, así 
como su inmensa riqueza de obra científica contrasta con la relativa esterilidad de estos. El 
Pórtico y el Jardín ofrecían nuevas religiones para levantar del polvo a hombres y mujeres 
de espíritu quebrantado. Aristóteles, en su paseo público o peripatos, trajo la filosofía y la 
ciencia y la literatura para guiar los pies e interesar el ingenio de quienes miraban aún 
firmemente la vida y hacían lo posible por verla en su integridad […] Se le menciona aquí 
como ejemplo de esa cualidad característica del helenismo de la que el resto de este libro 
registra una declinación. 

Cierta variante de un cuento bien conocido refiere cómo un filósofo, después de frecuentar 
la escuela peripatética, marchó a escuchar a Crisipo, el estoico, y quedó extático: ‘Era como 
pasar de los hombres a los dioses’. Era verdaderamente pasar de los griegos a los semitas, de 
la filosofía a la religión, de una escuela de afirmaciones muy sobrias y gran realización, a 

126 



 
 

Revista Fermentario, 19 (2), pp. 124-131, 2025 
ISSN 1688-6151 

 
otra cuyas afirmaciones deslumbraban a la razón. ‘Venid a mi –exclama el estoico- todos los 
que estáis bajo el tormento o la ilusión; os mostraré la verdad, y el mundo nunca más 
volverá a afligiros’. Aristóteles no pretendía tal cosa… 

Era la suya una escuela que tomaba el mundo existente y procuraba comprenderlo en vez 
de inventar alguna intensa doctrina extática que lo transformara o redujera a nada. […] Uno 
observa también que en esa única escuela se supone naturalmente que la investigación ha 
de continuar y que esta probablemente corregirá así como aumentará nuestro saber, y que 
cuando ocurren tales correcciones o diferencias de opinión no se considera que se cometa 
una herejía, Etc. (Murray, 1956, Capítulo II).1 

Se diría que «la otra» filosofía, a la que de forma errada tenemos tendencia a privar de relevancia 

humana, sirve para recordar, a la orientación que apunta al cuidado de sí, la necesidad de atender a los 

asuntos comunes de la vida y el actuar en ella, en tanto son cometidos propios de seres que no revisten 

la condición divina. 

II. Cosmología y espíritu 
Puede que haya un malentendido en el viejo hábito de contraponer espíritu y mundo. En el plano de la 

educación, hay que estar alerta a la posibilidad de que el cuidar de sí, flojamente entendido, refuerce aquella 

incomprensión y, de rechazo, empobrezca la preocupación misma reduciéndola a un lugar de negativas 

inconciliables. 

Una tradición cuyos orígenes son imprecisos nos inclina a resistir la inclusión, bajo la rúbrica de la 

«espiritualidad», las orientaciones ―sean vulgares o científicas― dirigidas a «cosas», las cuales, por lo 

tanto, se someten a criterios de lógica, verificación, probabilidad, etc. Con esto nos salteamos que van allí 

implícitos presupuestos de racionalidad que, ignorados, nos dejan con una interpretación poco vital de 

«espíritu». Subyace en esto un asunto de cultura colectiva que nos desborda. Todo lo que atañe a la ciencia 

moderna, con su matematismo y su sesgo tecnicista (Descartes sería su representante ejemplar), recibe 

fácilmente un desprecio larvado en cuanto aparece no teniendo que ver con ninguna honda exigencia de 

formación, sea esta individual o social. Tal actitud conduce a la extravagancia de hacer creer que no dice nada 

que merezca llamarse espiritualidad la postura de los modernos contra el principio de autoridad. No habría 

hablado un Galileo dotado de espíritu al declarar: 

1 Véase también Jaeger (1946). 

127 



 
 

Revista Fermentario, 19 (2), pp. 124-131, 2025 
ISSN 1688-6151 

 
En cuanto a las opiniones que no son directamente artículos de fe, nadie duda de que S. 
Santidad tiene siempre la facultad de admitirlas o condenarlas. Pero no está en el poder de 
criatura alguna el hacer que sean verdaderas o falsas. 

Como cuestión que importa a la educación, deberíamos hacer lugar a la grandeza del propósito de 

quienes se encaminaban a una nueva visión del universo. Apreciarla no puede ser tarea exclusiva de 

divulgadores, a los que demasiado y con rapidez tachamos de «ingenuos». Uno de ellos nos transmite el 

descontento genial de Copérnico (1543), en el que es imposible no ver un sujeto (no un artefacto) que se 

debate en búsquedas que han sido decisivas para la comprensión de la conciencia moderna general: 

Cuando consideré largamente esta incertidumbre de las matemáticas tradicionales, me 
sentí fastidiado de que no existiese entre los filósofos una explicación más definitiva del 
movimiento de la máquina del mundo, puesta s nuestra disposición por el mejor y más 
sistemático constructor de todos. Me propuse verificar si alguno de ellos había conjeturado 
alguna vez que el movimiento de la esfera del Universo era otro que el que se le suponía y 
enseñaban los matemáticos en las escuelas. Lo primero que hallé fue que, de acuerdo con 
Cicerón, Niceto pensaba que la tierra se movía […] Cuando hube concebido esa 
posibilidad, empecé yo mismo a meditar sobre la movilidad de la Tierra. Y aunque la 
opinión parecía absurda, con todo, conociendo la libertad que se les había acordado a otros 
antes que a mí para imaginar toda clase de círculos como se les venía en ganas para explicar 
el fenómeno de las estrellas, pensé que se me permitiría también el imaginar que, teniendo 
movimiento la tierra, podrían hallarse demostraciones más claras que las de los demás con 
respecto a la revolución de la esfera celeste. Etc. 

Si nos ocurre pensar que esta declaración no constituye un testimonio de la «aventura de ideas» que 

modeló el espíritu de la modernidad, es entonces que nos estamos haciendo un concepto del espíritu 

seriamente empobrecido, difícil de sustentar en plan de apuntar a desarrollos fecundos. 

III. El horror a las formas 
No permitir institucionalizaciones… ―Reflexión estudiantil 

En vista de lo que nos interesa aclarar en este esquema, existe una variante de lo que podríamos llamar 

«abuso del principio de personalidad», y no es seguro que se haya extinguido. 

Se la encontraba, por ejemplo, años atrás, en el ensayista francés Georges Gusdorf, en su obra ¿Para 

qué profesores? Por una pedagogía de la pedagogía de 1963. Este tipo de discurso reaparece cada vez que el 

abuso opuesto, el que insiste en mecanismos y regimentación burocráticos, provoca fatiga del orden 

establecido: de forma involuntaria se evoca la falsa oposición analizada por Vaz Ferreira. 

128 



 
 

Revista Fermentario, 19 (2), pp. 124-131, 2025 
ISSN 1688-6151 

 
«Personalismo de cátedra» es una denominación que le cuadra. En la selección que ofrecemos, se 

notará que el autor exagera (exaspera) la oposición técnica/persona; que pasa por alto las condiciones 

infraestructurales y el fenómeno de la masificación. Adopta una postura a- (o anti-) institucional. Valdría la 

pena determinar el radio de su difusión. 

a) «Más allá de la reflexión sobre vías y medios de enseñanza especializada, existe la posibilidad de otra 

investigación, la cual sería, como pedagogía de la pedagogía, la investigación de los procedimientos secretos 

por los cuales, fuera de todo contenido particular, se lleva a cabo la edificación de una personalidad y se juega 

su destino». 

b) (¿Reminiscencia platónica?) «Nadie puede enseñar ni aprender nada»; «la civilización escolar en 

toda su extensión aparece como un gigantesco espejismo». 

c) (Las instituciones, superfluas) «La construcción de una vida personal no coincide, evidentemente, 

con el certificado de estudios, el bachillerato, un título de ingeniero… La historia de un hombre se resume 

finalmente en la experiencia de ese hombre, lo que él ha hecho de su vida, la apuesta que le ha sido confiada». 

d) (¿Un sócrato-hinduísmo?) «El maestro prescinde de toda especialización y de todo profesorado. Su 

influencia se ejerce como un llamado de ser, como una interpelación dirigida a cada individualidad singular. 

[…] Enseñanza sin programa, profesor sin clase ni paga, Sócrates se limitaba a lo esencial: era maestro de 

humanidad». «La sabiduría tradicional de la India era una sabiduría a pleno aire; no se trataba de rascacielos, 

y no existía el instrumental pedagógico». 

IV. Deslizamiento como para alarmar 
Se dan asimismo planteos, inclusive populares, que a base de un altisonante llamado a la pureza interior y a la 

autoposesión, (¿en quién no provoca una disposición favorable?), se deslizan luego al terreno de lo que no 

podemos si no llamar fanatismo. Ocurre esta progresión insensible: «Busca lo esencial, lo que no perece», 

«Obra a favor de lo que has comprendido como incomparable», «Sé irreprochable en cuanto a celo que 

aniquila la heterodoxia» Lo que finalmente se tiene es la justificación del combatir con saña a herejes y, con 

seguridad, también a indiferentes. La conclusión es el fundamentalismo. 

La vestidura religiosa contribuye a tornar rígido el mandato, y su omisión, indisculpable. Alguien (con 

mayúsculas) me apela con autoridad tal, que mi respuesta no puede ser, sino la obediencia rendida. 

129 



 
 

Revista Fermentario, 19 (2), pp. 124-131, 2025 
ISSN 1688-6151 

 
Del ejemplo que enfocaremos no afirmamos sea generalizable para todo tiempo, ni que represente con 

exactitud la confesión a que dice responder. En un pequeño volumen publicado por cuenta de la 

Asamblea Espiritual Nacional de los Baháis de Sud América se deja ver este alarmante paso de la 

pureza a la fiereza, y el medio académico no debiera desentenderse de estos expresivos documentos 

que alcanzan importante difusión. 

Siguen fragmentos de esta suerte de breviario en los que se percibirá el crescendo sobre el que 

pretendemos prevenir. 

«Mi primer consejo es este: Posee un corazón puro, amable y radiante, para que sea tuya una 

soberanía antigua, imperecedera y sempiterna». 

«He grabado en ti Mi imagen y te He revelado Mi belleza. Amé tu creación, por esto te He creado. Por 

lo tanto, Amame, y pronunciaré tu nombre y llenaré tu alma del espíritu de vida». 

«Si me amas, olvídate de ti mismo. Si quieres Mi agrado, no consideres el tuyo. Así tu morirás en Mí 

y Yo viviré en Ti eternamente». 

«Para ti no habrá paz si no renuncias a ti mismo y te vuelves a Mi… puesto que quiero ser amado solo 

y por sobre todo lo que existe. De la esencia de la sabiduría te He dado la existencia: ¿por qué buscas 

el conocimiento fuera de Mi? Solamente Yo puedo bastarte». 

«Mi derecho sobre ti es el más grande, no has de olvidarlo. No violes tus límites, ni reclames lo que 

no te conviene. Prostérnate ante la faz de tu Dios, Señor de la fuerza y el poder». 

«¿Qué ha causado tu desvío de Nuestro deseo para buscar el tuyo propio? Considera y reflexiona: ¿Es 

tu deseo morir en tu lecho, o dar tu vida y derramar tu sangre sobre el polvo, mártir en Mi camino, 

convirtiéndote así en la manifestación de Mi mandamiento y el revelador de Mi luz en el más alto 

paraíso? Juzga bien, ¿oh, siervo!». 

«¡Por Mi belleza! Teñir tus cabellos con tu propia sangre es ante Mi Vista más (importante) aún que la 

creación del universo y la luz de ambos mundos. Procura, entonces, ¡Oh, siervo!, en lograrlo». 

«Existe un signo para cada cosa. El signo del amor es la firmeza en ampliar Mis mandatos y la 

Paciencia en mis pruebas». 

«Si has puesto tu corazón en este dominio imperecedero, eterno, y en esta remota, sempiterna vida, 

abandona este mundo mortal y fugaz». 

«Cada uno debe mostrar hechos puros y santos…». 

130 



 
 

Revista Fermentario, 19 (2), pp. 124-131, 2025 
ISSN 1688-6151 

 
En la tradición occidental, es oportuno contrastar lo anterior con la descripción, debida a Plutarco, del 

ascendiente que Sócrates tenía sobre Alcibíades; en este testimonio, la clave del socratismo radica en 

inducir con argumentos al autodominio: 

Como el hierro, ablandado por el fuego, después con el frío vuelve a comprimirse y sus 
partes se aprietan entre sí, de la misma manera cuántas veces Alcibíades, disipado por el lujo 
y la vanidad, volvía a las manos de Sócrates, conteniéndole este y refrenándole, con sus 
razones, le hacía sumiso y moderado, reconociendo que estaba todavía muy falto y atrasado 
en la virtud (Plutarco, ca. 117 d. C./1830). 

V. ¿Qué concluir, por ahora? 
Por de pronto, prevenir contra algo en apariencia inofensivo y solo retórico: las exageraciones, que 

omiten grados. 

La directiva del cuidado de sí tiene a su vez que cuidarse de adoptar consignas exclusivistas, en suma 

ego-centradas, por el estilo de: en verdad, se trata del conocimiento (o de la ciencia, o de la competencia 

técnica, o de rutina diaria), y no de mí; de requerimientos para conducirse socialmente, y no de mí; de 

procura de la claridad intelectual, o de un orden institucional de convivencia, y no de mí, etc. Si el llamado a 

cuidar de sí ha de traducirse en efectividad, en posibilidad de intervenciones ―sobre todo en el área 

educativa― es preciso que sea escuchado como recuerdo persistente de que, a través de aquellos desempeños 

―los del conocer, el obrar, el pensar― alguien, no Alguien sobreagregado, está presente en las acciones 

emprendidas: modelador y modelado, ni abstinente, ni dotado de omnipoder. 

Referencias 
Murray, G. (1956). La religión griega. Nova. (Obra original publicada en 1912) 

Jaeger, W. (1946). La organización de la ciencia. En Aristóteles. Bases para la historia de su desarrollo intelectual. Fondo de Cultura 
Económica. (Obra original publicada en 1923) 

Gusdorf, G. (1963). ¿Para qué profesores? Por una pedagogía de la pedagogía. 

Baha Ulla. (1956). Las palabras ocultas del Bahá U’lláh. Asamblea Espiritual Nacional de los Baháis de Sud América. 

Plutarco. (1830). Vidas paralelas (A. Ranz Romanillos, Trad.). Imprenta Real. (Obra original publicada ca. 117 d. C.) 

131 


