Revista Fermentario, 19 (2), pp. 104-123, 2025
ISSN 1688-6151

UNIVERSIDAD
I I FHCE DE LAREPUBLICA
anos Fagutod de Humaridades URUGUAY

cccccccccccccccc

ARTICULO | ARTIGO
Fermentario V. 19, N° 2 (2025)

ISSN 1688-6151

Instituto de Educacidn, Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educacion,

Universidad de la Republica. www.fhuce.edu.uy

UNA HISTORIA EDUCATIVA DE LA CAVERNA

(SOBRE ANIMALES QUE VAN A «LA ESCUELA»)

UMA HISTORIA EDUCATIVA DA CAVERNA
(SOBRE ANIMAIS INDO PARA A “ESCOLA”)
AN EpucaTtioNnal CAvVE STORY

(ABOUT ANIMALS GOING TO «SCHOOL»)
Jan Masschelein

Traduccion de Lourdes Garcia
DOI: prtps.//doi.org/10.47965/fermen. 19.2.8
El ojo no siempre estuvo destinado para la contemplacion.
—Michael Foucault

Hoy en dfa, tanto en el dmbito del discurso como de las politicas educativas, todo se trata de aprendizaje.
Como una sociedad de aprendizaje intensivo, tenemos que encontrar formas de maximizar los logros de

aprendizaje e investigar como poder hacerlo de forma eficiente y efectiva (cf., por ejemplo, Miller et al.,

104


http://www.fhuce.edu.uy/
https://doi.org/10.47965/fermen.12.1

Revista Fermentario, 19 (2), pp. 104-123, 2025
ISSN 1688-6151

2008). Mientras tanto, hay muchas voces que abordan de manera critica este foco en el aprendizaje.
Cuestionan no solo la capitalizacién e instrumentalizacién que dicho foco supone, sino también la
relevancia de la nocién misma de aprendizaje para la teorfa y la prictica de la educacién. De hecho, estas
ultimas vuelven a poner énfasis en la nocién de educacién, ya sea concentrindose en el aspecto de
«enseflanza» o revalorando la idea de «estudio» (Biesta, 2013; Blacker, 2013; Lewis, 2013; Simons y
Masschelein, 2008). Este articulo, si bien se muestra en la linea de estas voces mds criticas, se basa en la
conviccién de que para lograr resistir a los discursos y politicas centradas en el aprendizaje y para recuperar la
nocién de educacién es provechoso reconsiderar cémo entendemos la escuela, sin reducirla de modo
inmediato a una institucién normalizadora o funcional. Por el contrario, la abordaremos como un
cronotopo particular o espacio-tiempo de un animal educabile: que pone a las personas y al mundo en
compaifa, de una forma particular, y lleva a cabo una serie de operaciones especificas (suspension,
profanacién, formacién de la atencién, ver mds) que permite que la educacién de hecho suceda. En otras
palabras, reconsiderar la escuela implica intentar darle a la nocién un sabor distinto. Comenzamos este
intento en Defensa de la escuela. Una cuestion publica (Masschelein y Simons, 2013), y aqui el objetivo es
continuar con este esfuerzo y ofrecer una historia educativa de la caverna que refiere a la escuela como
evento y a la emergencia de la pedagogia, una historia que se diferencia de la famosa y atin poderosa bistoria
filosdfica de la caverna. Soy consciente de que no deberfamos perdernos en oposiciones binarias
simplificando de forma excesiva, como ser entre una visién «filoséfica» y una «educativa». No solo se puede
entender cada una de ellas de maneras diferentes y variadas, sino que la relacién que guardan entre s es
también intricada y compleja (Kohan, 2014; Larrosa, 2011). Mi objetivo aqui, sin embargo, no es
comprometerme con un discurso o andlisis argumentativo propiamente, sino mds bien asumir en algun
sentido lo que Tyson Lewis ha llamado el cardcter fabuloso del pensamiento educativo,’ su «precaria
ubicacién entre... verdad y ficcidén», la cual debe reconocer si es para «ser testigo de las dificultades de la
educacién como prictica sin respuestas seguras» y «reabrirnos a la experiencia de la educacién» como una

de potencialidad indeterminada (Lewis, 2012, pp. 340-341). Por lo tanto, espero que quien lee no confunda

' No utilizo los términos filosofia de la educacion o filosofia educacional deliberadamente. Ambos parecen implicar que filosofia es
el asunto central. Aunque me gusta mucho la filosoffa, quiero enfatizar la educacién como el tema central. En alemdn y
holandés existe también la nocién de Pidagogik o pedagogick que se puede decir que son ‘general’ (Allgemein) o “filoséfica’,
siendo estos adjetivos que describen a Pidagogik o pedagogick, que seria el sustantivo. Sugiero traducir estas nociones como

‘pensamiento educativo/educacional’ o ‘pensamiento pedagdgico’ (no teorfa).

105



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 104-123, 2025
ISSN 1688-6151

lo que sigue con una declaracién de verdades filosdficas o la afirmacién de una historia verdadera (ejemplo: de
la escuela, del pedagogo) —aunque si me refiera a algunos argumentos filoséficos o bechos histéricos— ni por
una simple historia ficticia. Es ficcidn, seguro, pero no falsedad. No es mentira, como manifiesta Rousseau (y
Lewis nos lo recuerda). Es ficcién también, en el sentido en que lo entiende Jacques Ranciere: al usar poderes
lingtifsticos comunes «para volver los objetos visibles y disponibles al pensamiento» (Ranci¢re y Panagia,
2000, p. 116). Con esta fébula o historia, que combina narrativa e imagen, entonces, espero contribuir a un
pensamiento educativo de la escuela (y del pedagogo). Es un ejercicio de pensamiento educativo para resistir
los discursos y politicas actuales en torno al aprendizaje, no criticindolos, sino intentando poblar nuestra
imaginacion educativa con una historia, una fébula diferente. Una que nos podria ayudar a acercarnos y a

concebir la educacidn y la escuela, tanto tedrica como pricticamente, de una manera algo distinta.

La historia filos6fica de la caverna

La filosoffa y la educacién, incluyendo la filosofia de la educacién, tienen al menos una clara conexién con
las cavernas. De hecho, hasta el dia de hoy, la famosa historia de la caverna de Platén es recordada y discutida
una y otra vez en varios textos y cursos de filosoffa y educacién.” La historia de Platén ofrece un tejido
particular de iluminacidn, ilustracién, educacién y liberacidn, e incluye la imagen de la «conversién» como
un (re)tornar hacia la luz(solar). Esta continda apareciéndose no solo en nuestra imaginacién filoséfica, sino
también en la educativa.

No obstante, las criticas a veces radicales que han sido hechas a las afirmaciones de Platén, la poderosa
imagen de la educacién como liberacién de la caverna a descubrir, de forma individual o con otros, la libertad
ala que se puede acceder si viajamos hacia la luz continta siendo atractiva para ambos, tanto filésofos y/como
educadores (Burch, 2011). Esta imagen incluye la tarea de retornar a la caverna precisamente a liberar a
aquellos cautivados por las sombras. Propongo llamar a la fibula® de Platén la historia flosdfica de la caverna,
que afirma el rol de la filosoffa, y, en especial, la necesidad de la presencia del filésofo como maestro

educador, sin el cual serfa imposible salir de la caverna. El rol liberador del filésofo es uno que él/ella toma

* En Salidas de la caverna, Hans Blumenberg (1993) recuerda varias otras conexiones con la cueva como metifora o lugar real,
desde Cicero hasta Montaigne, Bacon, Descartes, Jean Paul y Nietzsche.

* Como afirma Pau Gilabert Barber (2010): «la conocida imagen de la cueva, eixcv, revela una asombrosa e intrigante variedad de
interpretaciones de esta imagen: “alegorfa”, “mito”, “fibula”, “pardbola”, “simil” y “comparacién”, por citar solo algunas»
(p. 105). Puesto que hace hincapié especialmente en el elemento de creacién de la zmagen ademds de la narrativa, la nocién

de fébula parece adecuada. Usaré tanto fibula como historia sin entrar ahora en una discusién sobre su diferencia.

106



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 104-123, 2025
ISSN 1688-6151

como una tarea heroica. Como Martin Heidegger (1933/2001) dijo en su famoso comentario sobre la
historia de Platdn: el fil6sofo que retorna se expone a si mismo o a si misma a (el riesgo de) la muerte.

En la fibula de Platén, la caverna estd valorada de modo negativo. El no estd pensando en sus
habitantes histéricos o prehistéricos. La caverna no es un refugio, sino una prisién. La palabra caverna es de
hecho el resumen de una condicién concreta de limitacién e insuficiencia, la indicacién de una vida fallida,
no auténtica, sin alegria, insuficiente, insatisfactoria.” Para Platdn, esta condicién es la normal o comun; las
personas en la caverna no son atopoz, sino que son todas personas (Blumenberg 1993, p. 37). Sin embargo,
esta no es una condicién natural o inalterable, sino un efecto de las influencias negativas (declive u opresién
u olvido). La verdadera naturaleza de los humanos es precisamente el movimiento ascendente y de
conversién, el movimiento de la paideia. Este movimiento los lleva a la contemplacién, una capacidad’ que
parece ser la capacidad natural y el verdadero destino del ser humano. Los humanos son criaturas cuyo
destino es ser filésofos. De ahi que Hannah Arendt (2005) llamara a la alegoria de la caverna una «especie de
biografia concentrada del filésofo» (p. 29).

De la historia se desprende de forma clara que para ascender fuera de la caverna se requiere una fuerza
externa que rompa las cadenas e inicie la conversion. Todo se refiere a lo de arriba y afuera, y el descenso del
filésofo dentro de la caverna es en si también forzado y tiene el objetivo heroico de liberar a los otros.
Fundamentalmente, la historia ofrece una escena de impotencia, de una falta y de una necesaria
trascendencia: piernas y cuellos humanos estin encadenados en la oscuridad: «congelados, encadenados ante
una pantalla, sin ninguna posibilidad de hacer nada ni de comunicarse entre si» (Arendt, 2005, p. 31). Solo
pueden ver aquello que estd delante de ellos, incapaces de relacionarse entre ellos, atrapados en meras
apariencias. Son seres que, como filésofos o de la mano del filésofo, tienen que dar (o ser dados) vuelta y
ascender a la luz. La conversién es, entonces, un regreso al mundo, del cual los humanos habfan caido en la
oscuridad de una condicién desastrosa. Esta historia filoséfica de la caverna, contada en el contexto de una
basqueda del estado ideal y justo, es bdsicamente una historia sobre la conversién del alma como una
iluminacién que mantiene la soberania trascendental del ser y, en particular, que declara y afirma la filosofia

y el filésofo como qué y quién se necesita para llevar al ser humano de la oscuridad a la luz (solar) (y de

* Para un andlisis més rico y positivo del significado de la caverna en la Grecia Antigua, véase, por ejemplo, Bachelard (1948).

> Comparar: «De esto mismo, entonces», dije, «podria haber un arte, un arte del mds rdpido y efectivo cambio o conversién del
alma, no un arte de producir visién en ella, sino en la suposicién de que posee visién, pero no la dirige correctamente y no
mira donde deberfa, un arte de lograr esto» Platén (1935/1969).

107



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 104-123, 2025
ISSN 1688-6151

vuelta). Un comentarista escribié que la historia de Platén es una alegoria, la cual, segtin €, es una de las
formas en que la filosoffa se separa a s{ misma de la mitologia (Verhoeven, 1983). Implica, como
mencionamos antes, que Platén no estd escribiendo sobre otro mundo, sino que elabora una manera
diferente de mirar a este mundo en el cual vivimos (aun cuando su manera incluye hacer la distincién entre el
mundo de la caverna y el mundo de las ideas).

En la inspiradora lectura de Stanley Cavell de la historia de Platén, la caverna representa
principalmente un lugar familiar desde el cual localizar el comienzo completo de lo que entendemos que la
filosoffa aspira a ser... una percepcién de que (la vida moral) se mueve desde un sentido y estado de
encarcelamiento a la liberacién de uno mismo por el efecto transformador de lo que puede ser llamado
filosofia (Cavell, 2005, p. 317).

Cavell (2005) escribe sobre «guiar (el yo) a un camino de iluminacién» (p. 321). Aunque la filosofia
«no habla primero» (p. 324), sino que responde, esta respuesta es «el gesto de descender», y marca «la
violencia del juicio maduro en la evaluacién de la vida de otros. [...] Después de todo, les estamos diciendo
que no saben lo que estdn diciendo» (p. 326). Stanley Cavell (2005) se adhiere a la idea de progreso filoséfico
no como de afirmaciones falsas a verdaderas, o de opiniones a conclusiones comprobadas (digamos tesis), o
de la duda a la certeza, sino mds bien de la oscuridad de la confusién al entendimiento iluminado, o digamos
de la ilusién a la claridad, o de estar en un desconcierto intelectual a sentirse coémodo, seguro, confiado
consigo mismo (p. 328).

No pretendo entrar en una discusiéon con Cavell, cuya lectura de la historia es mucho mis rica y
variada de lo que puedo retratar aqul’,6 pero permitanme sefialar el hecho de que Cavell parece continuar, al
menos en gran medida, el omnipresente relato filoséfico que asimila la caverna con una imagen de
encarcelamiento, desesperacién, ignorancia, oscuridad, confusién, ilusién y confusién intelectual. El mismo

Cavell (2005) se refiere también «al tormento, la dolencia, la extraneza, el exilio, la decepcidn, el

¢ No puedo ni pretendo tratar aqui todas las interpretaciones y lecturas de la historia de Platén (como la reciente y maravillosa de
Bruno Latour (2016) que la interpreta como la puesta en escena de una tragicomedia). Permitanme referirme al estudio de
Adam John Bartlett (2011), que ofrece una relectura muy sofisticada del corpus de Platén, basindose en Alain Badiou, que
incluye la fibula de la caverna, y hace la firme afirmacién de que la obra de Platdn es solo sobre la educacién y mis en
especifico sobre la educacion por la verdad. Sin embargo, al igual que muchos fi/dsofos, olvida o descuida la relacién entre
educacidn y escuela y construye su interpretacion sobre la diferencia entre opinién y verdad (y entre el filésofo preocupado
por la verdad y el sofista preocupado solo por los intereses y los beneficios). La historia de la caverna que propondré aqui
sugiere mds bien que la educacién no se trata principalmente de verdad u opinion y que los sofistas no son relevantes para el
pensamiento educativo debido a su preocupacién por el interés, sino tal vez porque primero que nada reconocieron al ser
humano como animal educabile, como un ser errante sin destino (y orientacidn). Véase Jaeger (1933/1973).

108



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 104-123, 2025
ISSN 1688-6151

aburrimiento, el desasosiego» (p. 329) como una condicién de la cual no es necesario escapar, sino que
tenemos que juzgar en relacién con el «grado en el cual estas condiciones deben ser soportadas y tal vez
dadas vuelta [...] constructivamente, productivamente, socialmente» (p.329). La filosoffa entonces, se
relaciona con un «sentido de decepcién con el mundo» y «nuestro aprisionamiento en necesidades falsas»
(p. 382).

Permitanme, en contraste con esta vision fzlosdfica, proponer ahora una visién pedagogica o educativa,
que pueda abrir una historia de la caverna o fibula alternativa, que nos invite a reconsiderar la forma en que
concebimos la educacién y la filosoffa, que cuestione el entramado de la iluminacién, la educacién y la
liberacién que constituye la historia filoséfica de Platén. Esta fibula educativa no justifica ni afirma la
necesidad primaria de un /zbertador o filésofo; no concibe la educacién como conversién, sino que supone
algunas sugerencias sobre el surgimiento de la escuela y la aparicién del pedagogo como quien la conduce.
Esta tébula pedagdgica de la caverna es la historia de los seres que entran ella y dejan huellas en sus paredes, y
que ofrece una escena de la educacién del ser humano como una escena de potencia e inmanencia. Esta
tibula no se trata de la «iluminacién» en el sentido de hacer un movimiento (volver) de la opinién a la
verdad o de la ilusién a la claridad, sino de la luz que permite el comienzo de algo mientras se explora, se
revela y se expone el mundo imaginindolo, haciendo imdgenes (como inscripciones). Es la historia de los
seres que se encuentran en este mundo de sombras en compania de los bocetos, huellas, inscripciones que
han hecho ellos mismos con sus manos, que abren sus vidas, y también los hacen sofiar. Esta liberacidn, sin
embargo, no apunta a la trascendencia, sino a la inmanencia, no es una conversién o retorno, sino un errar,
como ahora elaboraré mds a fondo en lo que podria llamarse tal vez, también, en primer lugar, una historia

acerca de la aparicién de la escuela o 1a fibula del animal que va a la escuela.

El presente (Main-tenant) de la caverna: el regalo del mundo

Si fuéramos a rastrear los elementos de esta fébula educativa, tendriamos que sefialar una variedad de
observaciones (cientificas), reflexiones, comentarios e interpretaciones relacionadas con los hallazgos y
estudios de todo tipo de trazos (dibujos, pinturas) en las paredes de las cavernas de todo el mundo. De hecho,

estos han recibido atencién no solo de paleontdlogos, arquedlogos, antropdlogos y espeledlogos, sino

109



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 104-123, 2025
ISSN 1688-6151

también de novelistas, artistas y... filésofos. La historia, por lo tanto, conoce muchas versiones,’ pero las
versiones que me interesan aqui son las que no pasan por alto la fenomenologfa de la caverna, es decir, las
experiencias espaciales y temporales relacionadas con entrar a una caverna y permanecer en ella, como milien®
particular o cronotopo. Aquellos que prestan atencién al gesto del acto de trazarse en sf mismo, asf como ala
diferencia entre la forma en el que un texto y una imagen nos hablan (porque ver no es lo mismo que leer y
escuchar, y una imagen puede compartir sin ser un mensaje, sino simplemente por estar frente a nosotros).
Estas son versiones que no reducen las cavernas inmediatamente a lugares simbdlicos establecidos y no
catalogan las actividades llevadas a cabo dentro de ellas inmediatamente como pricticas y reglas culturales o
religiosas. Las versiones que me interesan reconocen la entrada a la caverna y las huellas en si mismas,
principalmente como movimientos y gestos. Ademds, me interesan no solo las hermosas pinturas de
animales que ofician como el comienzo del arte, sino también, y principalmente, las imdgenes de las manos
(que se encuentran en muchas cavernas de todo el mundo y que datan de variados periodos de tiempo)’ y en
las rayas, estrias, puntos y manchas, en los bocetos, rasgufios, trazados y dibujos que a menudo no son
figurativos y se superponen. En lo que sigue, me referiré de modo conciso a los escritos de John Berger y
Jean-Paul Jouary, pero me apoyaré en particular en el trabajo de Marie-José Mondzain, que elabora las
anteriores, breves, pero muy interesantes, meditaciones de Jean-Luc Nancy sobre las imigenes de manos en
las paredes de las cavernas. Mientras que Nancy se refiere casi de manera exclusiva a los trazos de manos
encontrados en la cueva de Cosquer descubierta cerca de Marsella en 1991, Mondzain basa su ficcién
principalmente sobre los hallazgos relacionados con el descubrimiento de la cueva de Chauvet en la regién
francesa de Ardeche en 1994. Esta cueva contiene algunas de las pinturas murales mds antiguas descubiertas

hasta ahora (que datan de aproximadamente 32.000 a. C.), pinturas que estin muy bien conservadas y de

7 Véase, por ejemplo, las reflexiones de George Bataille (1988) que sostiene que es precisamente a través de esta pintura rupestre,
que eran la mayorfa de las veces, pero ciertamente no de manera exclusiva, pinturas de animales (y, asi, no solo de ellos
mismos), que los «hombres» se emanciparon de su naturaleza animal (p. 262). O los muy influyentes comentarios de
André Leroi-Gourhan (1965) que relaciona las pinturas con la apropiacién de las cuevas como santuarios religiosos y las
entiende en primer lugar como simbolos espirituales. Este enfoque es muy dominante hoy en dia y muy presente en la obra
de uno de los mds famosos expertos franceses en arte paleolitico en general y en pinturas rupestres mds particularmente,
véase Jean Clottes (2008).

¥ Nota de la traductora: continuaremos utilizando la palabra milien en francés.

? El proyecto espafiol Handpas, iniciado hace poco tiempo, se centra en documentar y exhibir representaciones de manos del

periodo paleolitico en Europa. Véase: http://handpas.cu/en/project/
110


http://handpas.eu/en/project/

Revista Fermentario, 19 (2), pp. 104-123, 2025
ISSN 1688-6151

una belleza extraordinaria.'” Como ella misma lo afirma, Mondzain (2007) construye una «fantasfa» (p. 26),
que no cuenta la historia de un retorno de los humanos a la luz de la verdad eterna que brilla desde atris. EI
ser bumano de la cueva de Chauvet entra en la caverna en lugar de huir de ella y produce luz con y en sus
propias manos. Estas manos iluminadas, segin Marie-José Mondzain, revelardn su poder o capacidad de
hacer una imagen, e incluye precisamente una imagen de las manos, una imagen de un ser que se convierte a
la vez en el espectador de la obra de sus manos, no solo como un objeto o herramienta, sino como una
imagen, que inaugura asi la mirada humana sobre el ser humano y sobre el mundo. Como dijo Max

Horkheimer (1937/2002):

Los hechos que nuestros sentidos nos presentan estin representados socialmente de dos
maneras: a través del cardcter histérico del objeto percibido y a través del caricter histérico
del érgano que percibe. Ambos no son simplemente naturales; estdn conformados por la
actividad humana, y sin embargo el individuo se percibe a si mismo como receptivo y
pasivo en el acto de la percepcién (p. 200, énfasis afiadido).

Esto se repite en la observacién de Foucault (1984) de que «el ojo no siempre estuvo destinado a la
contemplacién» (p. 83). Nancy y Mondzain, entonces, sugieren que los ojos humanos no estaban desde el
principio destinados a la consideracién, el pensamiento y la apreciacién. Es a estas imdgenes, hechas por la
mano en la caverna, de esto va esta historia, que debemos el hecho de tener ojos que se abren al mundo de
una manera incomparable; es a estas imdgenes que debemos la experiencia de ser capaces de contemplozmosu a
nosotros mismos y al mundo, convirtiéndonos en seres que pueden comenzar (de nuevo). O para decirlo de
otra manera: nuestra capacidad de mirar (mirar, pero también respetar, considerar) emerge de nuestras
manos y descubre la capacidad de hacer imigenes. Viéndolo asi, podemos continuar aclarando el registro
especifico de la representacién, el gesto especifico de «monstracion»'* (que es el término utilizado en la

traduccién inglesa de la obra de Nancy para el francés monstration, que se refiere al acto de exponer, exhibir a

1 Una belleza que es representada de manera fascinante por Werner Herzog en un documental llamado La cueva de los suerios
olvidados. El titulo resuena de manera interesante con otra de sus peliculas, Kaspar Hauser, de quien se dice que ha estado
encerrado en una cueva (no muy diferente a los prisioneros de la caverna de Platén) y que no ha tenido suefios hasta algin
tiempo después de su liberacién. Sugiere que, para tener suefios, y eso significa también para tener la posibilidad de
relacionarse con lo que sucede y no solo ser absorbido o encerrado en ello, necesitamos algin tipo de (re)presentacion.
Igualmente interesante es que, en esta pelicula, justo antes de que Kaspar sea sacado de la cueva, aprende a dibujar/escribir
en un pedazo de papel en blanco.

" Nota de la traductora: en este caso el autor utiliza la palabra en inglés behold, pero la presenta con paréntesis (be)hold, lo cual
harfa referencia no solo a la contemplacién en si, sino también al hecho de ser o estar «sostenido» (mismo uso de (be)bold
en la pigina 13).

" Nota de la traductora: en adelante se empleard la palabra monstracion como traduccién al castellano del gesto de «monstrazion»
(Nancy, 1996).

111



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 104-123, 2025
ISSN 1688-6151

los ojos de un publico), y la experiencia especifica que pasarfamos por alto si relaciondramos las imigenes
directamente a las précticas religiosas o rituales que deben ser entendidas.

Considerando la pintura de las manos en las paredes de las cavernas, Mondzain (2007, pp. 21-58)
distingue tres actos, u operaciones, ninguna de las cuales es sobre el retorno o la conversién.” El primer acto
es el ser-deviniendo-humano al estirar su brazo, que tanto se apoya en la pared y se separa de ella en el mismo
movimiento: la medida de un brazo que es, de hecho, el primer distanciamiento de uno mismo del plano en
el que un vinculo se compondrd a través del contacto. Ya no es como en el exterior, en el sol, donde sus ojos
pueden mirar mucho mis lejos de lo que sus manos pueden tocar. Bajo el sol, sus ojos son herramientas de
vigilancia, previsién o providencia; miden una distancia a ser cubierta o instalada (tomada). Afuera, sus ojos
tienen un horizonte distante que escudrifia. El horizonte es la experiencia de una brecha que despierta un
suefio de dominio, provoca el deseo de conquista o inspira el asombro (paralizante). El horizonte es la
experiencia de una brecha que despierta un suefio de dominio, provoca el deseo de conquista o inspira
(paralizando) el asombro. La inaccesibilidad del horizonte se encuentra con las figuras imaginarias de la
trascendencia. Pero en la caverna, el horizonte no estd mds all4 de la modesta propuesta de la longitud de un
brazo. Es la inmanencia de un cuerpo a cuerpo o de un cuerpo a la pared. El brazo extendido, la mano
colocada en la pared para mantener una distancia. Mantener se refiere al maintenue francés, que regresa,
como Mondzain y Nancy afirman, en el main-tenant, es decir, la palabra francesa para ‘ahora o ‘presente’.
Este mantenimiento es a la vez una reunidn, un entre-tien (‘sosteniendo entre’) en el sentido de que el ser
humano se sostiene a s{ mismo —en francés: se tient— ante la pared, que forma el plano y constituye el
horizonte (sin horizonte) de la mirada y tiene su propia posicién (tenu(r)e o sostenimiento).

Y lo que llegard entre ellos estd en las manos del ser humano. El ojo estd sometido al orden de las

manos. Este gesto de distanciamiento y vinculacién constituye la primera operacién.

" Arendt (2005) escribe que la pardbola o la alegoria de la caverna «se desarrolla en tres etapas, cada una de ellas designé un punto
de inflexién, un giro, y los tres juntos forman ese... giro de todo el ser humano, que para Platén es la formacién misma del
Sfildsofo» (p. 29, énfasis anadido). Estos tres giros son la liberacién de las trabas que encadenan el futuro filésofo, lo que
Arendt llama el giro del cientifico que «se da la vuelta para averiguar cémo las cosas son en si mismos, independientemente
de las opiniones de la multitud». Se aparta de «sus doxaz, qué y cémo las cosas les parecen>, desde su posicién. El segundo
giro es cuando este no se satisface con el fuego en la cueva y encuentra una salida de la cueva y un acceso a «las ideas,
esencias eternas de cosas perecederas y de hombres mortales», de donde «debe regresar (la tercera etapa) a la cueva como su
hogar terrenal», donde ya no puede sentirse en casa (pp. 29-30). Como indicaré, Mondzain también distingue tres actos,
pero ninguno de ellos serd concebido como un giro.

112



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 104-123, 2025
ISSN 1688-6151

El segundo acto se refiere a los pigmentos. En las paredes de la caverna, las manos crean una imagen de
si mismas, presentindolas a los ojos —no didndoles la forma o plegindolas a las herramientas, sino
sumergiéndolas directo en la pintura, posindolas en la pared y presiondndolas durante algun tiempo, que
crea lo que se llaman manos positivas—. O, se supone, tomando la pintura en la boca y escupiéndola en la
mano presionada contra la pared, creando las llamadas manos negativas. Asf surge un nuevo gesto, que
también marca literalmente una distancia —la longitud del brazo— que es sostener (en) la mano como un
gesto de monstracion, mostrando la mano a distancia. Este gesto implica que el propésito y el uso de la mano
ha cambiado; no efectia actos de supervivencia (pesca, caza, agricultura) ni de hacer el amor, ni de fabricar
objetos o herramientas. La mano ha dejado de ser una mano que agarra, corta, talla, o incluso acaricia, y la
boca ha dejado de ser una boca que muerde, rasga o traga. Los usos de la boca y la mano ya no son el prensil,
el posesivo, el de alimentacién o el depredador, ni los de cuidado o amor, sino m4s bien los de establecer un
doble movimiento de alcanzar, con las manos y la boca. El ser humano respira en su mano, que no sostiene
nada, pero que mantiene ese ser en relacién con la pared. Ella inhala, exhala, recibe la pintura y luego la
pasa.14 El momento de la expulsién, una salida de liquido, es la puesta en escena que hace que un exterior en
la pared sea (un) trabajo. Como dice Nancy, el francés maintenant significa ‘sujetar por/en la mano’; pero la
mano no es un lugar estable, lo que sugiere que serd liberada, que el ahora estd entre sujetar y liberar o soltar
(Nancy, 2016).

La mano posada, presionada contra la pared, no agarra nada. Ya no es una mano prensil, sino que se
ofrece como la forma de un agarre imposible o abandonado. Un agarre que bien podria dejar ir. El agarre de
una liberacién: la liberacién de la forma (Nancy, 1996, p. 72).

El tercer acto es la retirada. La mano tiene que replegarse. El cuerpo tiene que separarse de su soporte.
Pero no es su mano, la que estd cubierta de pigmentos, la que el ser humano estd mirando. Més bien, ante sus
ojos aparece una imagen, su imagen, que ahora puede ver porque su mano ya no estd alli. Esta mano como
imagen, segin Mondzain, no tiene ninguno de los poderes que el fabricante de herramientas reconoceria. Sin
embargo, en la suspensién de sus poderes manuales, la imagen indica la capacidad o potencia de la mirada
que la mira, que la aprecia. Es un t7abajo, un hacer que indica una capacidad fundacional del sujeto para

componer su primera mirada del vestigio de repliegue. Retirarse es producir la propia imagen y entregarla a la

' Permftanme hacer un comentario adicional para referirme a Tim Ingold (2015) indicando que es «con todo nuestro ser
—indisolublemente cuerpo y alma— que respiramos». Se refiere al ensayo de Merleau Ponty Ojo y mente, al afirmar que
«realmente hay inspiracién y expiracién del Ser» como la «esencia de la percepcién» (pp. 67-68).

113



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 104-123, 2025
ISSN 1688-6151

mirada de los ojos, como un vestigio vivo, pero separado de uno mismo. Como explica Mondzain, el ser
humano ya habia visto su mano, pero no su mano como una imagen de si mismo que se mantiene fuera de s
mismo en la pared inanimada. Esta mano, nacida de la sombra, es ahora sombra ella misma. Lo que nos llega
de esta interaccién es el trabajo de una separacion y un vinculo, que este signo compone con aquello de lo cual
se separa. Verse a sf mismo es siempre verse a si mismo en y desde la distancia. En la caverna, sin embargo, este
ver no es verse a si mismo reflejado en la superficie espejada del agua o en el ojo del otro.” Verse a sf mismo es
siempre verse a si mismo en y desde la distancia. En la caverna, sin embargo, este ver no es verse a si mismo
reflejado en la superficie espejada del agua o en el ojo del otro. La pared es un espejo del ser humano, aunque
no un espejo especular, y esta mano es el autorretrato no especular del ser humano. Y lo mismo ocurre con el
mundo: es entregado a la mirada de los ojos, pero es separado de si mismo, 4 /a distancia. Ver el mundo es
siempre verlo a y desde la distancia, pero aqui la vista no es la de la cima de una montana, de los senderos en
el bosque, o en la llanura. Es ver imdgenes en un muro.' Imdgenes de animales, imdgenes de las manos,
producidas de forma autonoma por las manos ante los ojos, como pre-sentadas, como un prae-esse que
mantiene una relacién y, por ende, es también un posible inter-esse.

En esta maravillosa fantasia, como la cuentan Mondzain y Nancy, la caverna como un limitado
espacio amurallado no aparece como una prisién, ofreciendo una escena de impotencia y trascendencia. En
cambio, ofrece una escena de potencia e inmanencia, de liberacidn, en un sentido particular. Permitanme
indicar algunas otras caracteristicas de este sitio y escena.

En primer lugar, las cavernas en las que se hacen las pinturas —a menudo muy lejos de la entrada y en
puntos dificiles de las paredes irregulares— no son hogares familiares. No hay rastros de ocupacién. Pero
tampoco deben ser vistos ripidamente como santuarios religiosos, que de inmediato dan a las imédgenes
pintadas y al sitio mismo un lugar significativo dentro de un culto. No hay, en efecto, como escribe Nancy,
ninguna razon para prestar a las imdgenes cualquier otro sentido que no sea ¢/ sentido sin significacion de la
exposicion...: no un sentido perdido, ni uno que esté distanciado o diferido, sino un sentido dado en la
ausencia como en la mds simple, extranada simplicidad de la presencia —ser sin ser o sin esencia que lo

funde, lo cause, lo justifique o lo santifique—. Ser simplemente existiendo... todo su ejercicio es superarse a sf

B Enla pupila del ojo como una pequefna muiieca, como Platén sugiere en las Alcibfades 1,133a.

1 . .. . . . . _ . . ,

¢ John Berger (2002) escribe: «El arte tradicional chino miraba a la tierra desde la cima de una montafia confuciana; el arte japonés
miraba de cerca en torno a los biombos; el arte renacentista italiano observaba la naturaleza conquistada a través de la

ventana o el marco de la puerta de un palacio».

114



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 104-123, 2025
ISSN 1688-6151

mismo, no siendo en s mismo nada mds que el absoluto desapego o distanciamiento de lo que no tiene
fundamento en la propiedad de una presencia... La imagen, aqui, no es el conveniente o inconveniente doble
de una cosa en el mundo: es la gloria de esa cosa, su epifanfa, la distincién de su propia masa y su propia
apariencia. La /magen elogia la cosa como separada del universo de cosas... (Nancy, 1996, pp. 72-73, énfasis
afiadidos)

La caverna es un lugar de separacién, partida, distanciamiento y suspensién. La partida de un mundo
de vida diaria, la separacidn del ciclo eterno de vida y muerte, del ciclo del cambio de las estaciones, de las
variaciones de temperatura y del ritmo del dfa y la noche. Un sitio de suspension: imdgenes de las manos, de
humanos, animales, de objetos. Las manos ya no son herramientas, los animales ya no son presas o
depredadores, retirados del ciclo de reproduccién y supervivencia, desnudos y hermosos. La imagen no es el
concepto caballo o bisonte 0 mano, sino una imagen que se hace y que contiene una profanacién y es una
suspension (temporal) del caballo o bisonte en su entorno natural o social (liberado, presentado, expuesto),
una suspensién del poder ordinario de las manos. John Berger (2002) escribe: «Salga de la caverna y vuelva a
entrar en la fiebre del tiempo que pasa. Retome los nombres. Dentro de la caverna todo es presente y sin
nombrex». Las imdgenes muestran algo y eso significa dejarlo a un lado «a una distancia de presentacién, para
salir de la pura presencia» (Nancy, 1996, p.70), implicando y ofreciendo la posibilidad de considerar y
explorar nuevas relaciones con uno mismo, con los demds y con el mundo, a distancia. No el tipo de
distancia desde la cima de una montana que evoca la reverencia por la grandeza del mundo o que provoca la
imaginacién de la conquista, sino la distancia de un brazo (a la mano, al alcance). La mano «abre una
distancia, que suspende la continuidad y la cohesién del universo, para asf abrir un mundo» (Nancy, 1996,
p.75).

Es el lugar de otra experiencia espacial y temporal, un cronotopo o milieu espacio-tiempo particular
(incluyendo la temperatura, el aire, el suelo, el humo, los olores, el silencio, los sonidos, la oscuridad, etc.). Es
un lugar real, pero también uno sin lugar en el orden habitual de los lugares, un lugar sin lugar. Existe en
tiempo real, pero fuera del tiempo regular, un tiempo fuera del tiempo. Nancy (1996) lo llama también
«tiempo adicional» (p.74). De manera similar, lugar sin lugar y tiempo fuera del tiempo fueron frases
utilizadas por Foucault (1986) para describir la heterotopia y la heterocronfa. Dentro del contenido espacio
singular y el oscuro tiempo singular de la caverna, el ser humano se convierte en maestro de la luz, maestro del
dia y la noche, ya que tiene la antorcha de carbén que encendié con sus propias manos y estd lanzando una

115



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 104-123, 2025
ISSN 1688-6151

luz titilante en las paredes. Como Mondzain sugiere, el ser que se convierte en humano no debe ser visto
como caido de la luz del cielo y sometido a los poderes de otros o de otro, mis grande que €l, definiéndose a s
mismo como impotente, incapaz o débil. Es mds bien un ser que entra en la caverna para dar forma a su
propia definicién, creindose a sf mismo y al mismo tiempo, siendo creado mediante el trabajo de sus propias
manos. La teologfa, afilade, prefiere hacer que los seres humanos vengan de la mano de un alfarero divino. El
humano de la caverna fabrica su horizonte y se da a luz a si mismo al extender sus manos a una irreductible y
vivificante extrafieza: sus propias manos (si mismo). Este arte como una fabricacién de imigenes —que,
como sugiero, es crucialmente, también, en primer lugar, un zntento, ejercicio, bosquejo que no es dirigido por
un fin predefinido o un logro proyectado, sino siempre er7ado— hace que el mundo sea visible o perceptible
(es decir, lo hace aparente) en una nueva forma. Nos hace perceptibles a nosotros de una nueva manera:
«[...] la demostracién de... si mismo fuera de si mismo, el exterior de pie para si, y ¢l siendo sorprendido en
frente de si mismo» (Nancy, 1996, p. 69).

Este ser transforma una relacién de fuerza, donde lo real la aplastaba, en una relacién literalmente
imaginaria a través de lo que podrfamos llamar una espacializacién como gramatizacién: hacer imdgenes,
trazar bosquejos.” Ya no hay tiempo solo para vivir y tiempo para trabajar y amar, ahora hay también tiempo
para la atencién y la contemplacion: «la puesta en escena de una escenografia en la cual la atencidn se centra
en un conjunto de inscripciones dramatizadas», para ocupar de las palabras de Bruno Latour (1986, p. 17)."*

Aqui, la relacién en la que el humano estd ligado por el poder de una realidad especifica se transforma
en una relacién que ofrece la posibilidad de relacionarse con el yo y con el mundo y comenzar a interactuar

con ese mundo. Como dice Nancy (1996):

[...] el ojo, que hasta entonces no habia hecho nada mds que percibir las cosas, se descubre a
sf mismo viendo. Ve esto, que ve. Ve que ve a/l7; ve alli donde hay algo del mundo que se
muestra a s{ mismo (p. 79).

Oftrece a este ser la capacidad de (re-)nacimiento, de tener la experiencia de contemplarse, de tener a (la

distancia de) la mano, la experiencia de un main-tenant, de un ahora o pre-sent que le permite a este ser

' Véanse también las esclarecedoras observaciones de Vilém Fliisser (2011) sobre la retirada del mundo de los objetos a través del
acto de la creacién de imdgenes.

' Permftanme, en este contexto, recordar de modo breve un primer texto de Latour (1986) sobre la visualizacién y la cognicién, en
el que senala un pensamiento con ojos y manos y donde nos invita a no relacionar la especificidad de la ciencia moderna
con la existencia de diferencias culturales o con la feliz existencia de mentes especiales, sino con explicaciones que tengan en
cuenta las manos y las inscripciones que trazan sobre superficies planas creando un dispositivo éptico que (re)presenta el

mundo ante los ojos.

116



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 104-123, 2025
ISSN 1688-6151

convertirse en la causa de si mismo, de venir al mundo y entrar en relacién con él. Este ser se contempla
frente a una pared de roca, en la opacidad de un cara a cara con esta pared como horizonte (sin horizonte),
masiva, muda, y sin mirada. Frente a una pared en la que el propio ser arroja luz; no la luz del sol o la luz
divina, sino la luz de la antorcha sostenida en sus manos. La pared como una «interrupcién y el aislamiento
de una zona que no es ni un territorio de vida, ni una regién del universo, sino un espacio en el que dejar
venir... toda la presencia del mundo» (Nancy, 1996, p. 75). Presente también puede significar regalo. Este
presente, o ahora, es un regalo, dado: «Se me da, Es gibt o Es ist mir gegeben... me es dado... la apertura del
tiempo que no estd dentro del tiempo» (Nancy, 2016, p. 2).

También es importante mencionar que este ser entra en la caverna voluntariamente y que tiene que
encontrar ¢/ coraje para entrar en la caverna (que es ain mds oscura que la noche mds oscura, y por lo tanto es
incémodo, e impide cualquier previsién). Este ser hace un esfuerzo vital, ya que las pinturas estin a menudo
muy lejos de la entrada y en lugares de dificil acceso. No se mueve por la distorsién o la confusién; entra en la
caverna, a tientas, emocionado, por curiosidad y, como Berger (2002) escribié después de su excepcional visita
a la cueva de Chauvet, por «la necesidad de compafiia». Por lo tanto, lo que busca en primer lugar, no es la
verdad, sino el encuentro. Berger comenta que dentro de la caverna hay un equilibrio entre el miedo y la
sensacion de proteccion. En la vida, dice, la mayorfa de los animales representados en las paredes eran feroces,
pero en la caverna la relacién es la de «respeto, si, un respeto fraternal» (Berger, 2002). Ademis, las imigenes
de la pared inauguran no solo el ser humano como monstradory espectador, sino también a una comunidad
como un publico de espectadores: una coleccién contingente de cualquier singularidad ocupa el espacio de la
caverna, la cdmara donde se hacen las imdgenes en la pared. Una comunidad no constituida por una
identidad o pertenencia compartida (a una familia, a una tribu, a un culto religioso), sino por una relacién
con algo en la pared, por una presencia en un lugar determinado. Una cdmara potencialmente poblada por
otros y otras cualesquiera que ocupen el espacio, cerca o al lado, como contacto. Las imdgenes no tienen un
destinatario o respuesta predefinidos o definitivos; son los vestigios de la presencia humana, y la colectividad
de los espectadores no se basa en la identificacién psicoldgica con el productor de las imdgenes y sus deseos,

sino que se basa en estar en contacto como y espectadores del mundo.

117



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 104-123, 2025
ISSN 1688-6151

El fin (sin fin): sobre animales que van a la escuela

Permitanme ahora dar un giro o torsion adicional a esta fibula de la caverna a partir de cuatro observaciones.

Primero, en sus reflexiones sobre las pinturas rupestres, Nancy (1996) también escribe que la

[...] figura trazada es esta misma apertura, el espacio por el que el hombre es traido al
mundo, y por el que el mundo mismo es un mundo: el acontecimiento de toda presencia
en su absoluta extrafiez. Asi, la pintura que comienza en las grutas [...] es en primer lugar la
monstracién del comienzo del ser, antes de ser el comienzo de la pintura (p. 70, énfasis
afiadido).

En segundo lugar, en su libro Prebistoire de la beauté. Et Lart créa 'homme (La prebistoria de la
belleza. Y el arte cred al hombre), que se centra principalmente en las pinturas rupestres, Jean-Paul Jouary
sugiere que no eran ya dadas (innatas o adquiridas) las capacidades humanas (por ejemplo, de imaginacién)
que dieron lugar a que se realizaran las pinturas rupestres, sino que fueron las pricticas en evolucién (y las
correspondientes tecnologfas) que permitieron que esas capacidades surgieran y se desarrollaran. El ademds
elabora la idea de que no es porque seamos humanos que experimentamos placer estético o anhelo de €l, sino
que es porque creamos (es decir, jejercitamos!) que tales sentimientos y percepciones pudieron surgir y que
nos convertimos y nos continuamos convirtiendo en «humanos». Afade que este arte, O €stos ejercicios,
«produjeron» la escritura, la numeracidn, las mitologfas y varias formas de conocimiento (Jouary, 2001;
2012). En tercer lugar, el gesto que mds atrae la atencién de Mondzain y Nancy es precisamente el de hacer la
imagen de las manos presiondndolas a la pared, el cual se ve como el primer gesto, y es arte solo en un sentido
muy general. No es todavia (el arte de) la pintura, sino el gesto que los nifios todavia hacen hoy en dia.
Cuarto, la ubicacién, es decir, el cronotopo particular, €s por supuesto crucial de varias maneras para esta
historia del ser-deviniendo-humano. Si el «arte» cre6 al «hombre», como sugiere Jouary, entonces la
evolucion de este arte se hizo posible en este lugar contenido sin lugar, este tiempo oscuro sin tiempo, donde
el mundo de la vida estd desplazado.”

Desde aqui, creo que podemos llamar a esta historia, sin forzarla demasiado, la historia educativa de la
caverna y podemos darle a este lugar el nombre de «escuela». Se ha sugerido a menudo que la caverna de

Platén es también el paradigma del cine. Y los investigadores de las pinturas rupestres prehistdricas indican

" Por supuesto, hay pinturas murales muy antiguas que se encuentran fuera de las cuevas (por ejemplo, las famosas pinturas de
Bradshaw (http://www.bradshawfoundation.com/index.php), pero como dice Nancy: «la pintura que comienza en las

grutas (pero también las grutas que la pintura inventa)...».

118


http://www.bradshawfoundation.com/index.php

Revista Fermentario, 19 (2), pp. 104-123, 2025
ISSN 1688-6151

que algunas han sido hechas de una manera tan ingeniosa que a la luz parpadeante de las antorchas aparecen
en realidad como imdgenes en movimiento (Azéma, 2011). Pero si tenemos en cuenta las operaciones de
separacion, suspension y profanacion, el tiempo fuera del tiempo, el lugar sin lugar, la creacién de un publico
atento y contemplativo, las condiciones fisicas y las tecnologfas involucradas, junto con los ejercicios de la
mano y el ojo, que atin no estin seguros y no saben todavia lo que hacen o ven (los bosquejos, los puntos, las
estrias) para que lo humano se forme a s{ mismo en un esfuerzo vital basado en la curiosidad (es decir,
buscando compafia y no, en primer lugar, la verdad) y el coraje (que no es para el conflicto, sino para el
encuentro y la exploracién), pareciera que también podemos sugerir que ella da entonces testimonio del
acontecimiento de la escuela,” como la forma en que un ser sin destino natural, sin fin, un ser errante, se
forma a s{ mismo y a su apreciacién (en varios sentidos, incluyendo considerar, mirar, contemplar,
preocuparse, respetar, prestar atencion, relacionarse) del mundo a través de tecnologfas, ejercicios y practicas
que inventa o utiliza, pero que también, a su vez, crean ese ser y sus artes, que lo abren y lo exponen a un
mundo que le es dado o presentado.

El ser-deviniendo-humano/alumno es un animal que va a la escuela. Es decir, un animal que no solo se
inicia y socializa, sino que también descubre en /a escuela su potencia para formarse a si mismo y al mundo,
un ser sin destino natural o proyectado (es decir, no estd definido). Un ser que experimenta el main-tenant,
el presente que también podria llamar, con Arendt, la «brecha entre el pasado y el futuro», que no es
despertar el suefio de la maestria, sino la experiencia de poder comenzar: el «comienzo de ser», como escribié
Nancy. Un ser que al que podemos imaginar (comenzando a) ejercitar, considerar, pensar, y tal vez también
sofar. Se necesita que su relacién hacia el mundo y a si mismo esté en sus propias manos sin que esto se
convierta en un dominio, una captura, captacién o un acto de explotacién, sino mds bien uno de
apreciacion.

Experimentar el compartir un mundo con el que se puede relacionar y del que puede hablar, o por el
que se siente invitado o incluso instado, provocado a hablar. Experimentar un comienzo compartido con el
mundo y la posibilidad de ser parte de un publico de espectadores y monstradores que comparte el lugar,

comparte los ejercicios de trazado, comparte las paredes y lo que aparece en ellas, comparte la exposicién
y y

20 . . .

® A menudo se han hecho comparaciones entre las cuevas y el cine, pero sorprendentemente poco entre las cuevas y las aulas, o si
es asi, estas estaban en su mayorfa en linea con la fibula de Platén de la cueva como prisién. La lectura de Michel Serres
(2015, pp. 202-209) es una notable excepcién.

119



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 104-123, 2025
ISSN 1688-6151

tiene la posibilidad de comunicarse. Las paredes ofrecen un espacio y crean un m#lzex como un agujero en el
tiempo y el entorno habitual.

La fébula educativa de la caverna —y es una fébula, como lo fue la de Platén segtin su propio palabras,
una «fantasfa», para usar la frase de Mondzain, para poblar nuestra imaginacién— no es la biografia de un
ser que se convierte en filésofo en el sentido de Platén, pero tal vez la de un ser que se convierte en artista, en
el sentido muy general en que Ranciere (1987) entiende que todo el mundo es un artesano, es decir, un
manipulador® («un manieur») (p. 110) y que el Diccionario de Oxford indica como «un seguidor de una
persecucién en la que la habilidad viene por el estudio o la préctica». Esta historia no requiere de un filésofo
que gufe la salida de la caverna hacia la luz de un mundo trascendente y que nos cuente que no sabemos lo
que estamos viendo y diciendo. Pero la historia si sugiere que podemos encontrar alguna ayuda del pedagogo,
quien va alo largo del camino ala caverna y ofrece apoyo en este esfuerzo (de la voluntad) que exige un cierto
grado de coraje, ya que la caverna no la casa y siempre es un poco incémoda. Recuerde que pedagogo era el
nombre en griego antiguo para los esclavos que llevaban a los nifios a la escuela, sacindolos de la casa, el ozkos,
y de la sociedad, la polis. Y podemos imaginar al maestro no solo como el que proyecta imdgenes en la pared,
sino también como quien introduce o incita palabras, y que nombra el mundo de tal manera que se hace un
mundo disponible para un ser que también se pone a disposicién de si mismo —disponible, es decir, para la
contemplacién, el estudio y ejercicio, para la (auto)educacién—. Un maestro que, como afirma Ranciére
(1987) sobre el maestro emancipador, se queda en la puerta para asegurarse de que uno no evita el esfuerzo y
la disciplina necesarios para estar atento al mundo, para estudiar y ejercitar las manos y los ojos). La fibula
educativa también trata de la apertura y la renovacién del mundo. Esto no se concibe ni como un retorno ni
como una conversién, sino como un recomenzar que continia nuestro errar sin destino. Como escribe
Michel Serres (1997): retomando «el engendrar y dar a luz a un nifo nuevamente» (p. 49, énfasis anadido).
Perteneciendo, partiendo y deviniendo. La educacién no es principalmente ocuparse de la verdad y la
opinién; no se trata tanto sobre la ignorancia y la ilusién. La educacién trata sobre la cuestién de la
compaiiia, de estar en compaiifa de otros y con las cosas (es decir, abriendo y revelando el mundo), sobre
habilitar y exponer. La fibula ofrece un escenario diferente de la (auto)educacién del ser humano, y afirma
una creencia en la ausencia de cualquier orden preexistente y cualquier naturaleza o destino humano. No se

trata de zlustracion por el sol, sino sobre la pequefa luz que permite que algo comience y que nos permite

% Nota de la traductora: la palabra bandler es utilizada aqui en su sentido mds literal, en relacién con las manos.

120



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 104-123, 2025
ISSN 1688-6151

atender a algo en la oscuridad (de la caverna) que nos ayuda a navegar, a hacer y de la (auto)educacién del ser
humano, afirmando una creencia en la ausencia de cualquier orden preexistente y cualquier naturaleza o
destino humano. No se trata de la Zluminacion por el sol, sino sobre la pequefia luz que habilita que algo
comience y que nos permite atender a algo en la oscuridad (de la caverna) que nos ayuda a navegar, a hacer y
encontrar un camino. Segin Serres (2014), ya no es la luz brillante del sol, sino las pequenas luces de una
noche estrellada las que ofrecen una buena imagen de lo que nuestro «saber» y nuestra existencia se tratan.
La luz brillante es mds bien una metifora de la ideologfa (p. 319).

En consonancia con la fébula de la caverna de Platén, parece existir un enfoque filoséfico de la
educacién que, de hecho, parte de la experiencia de los adultos que expresan «una decepcion con el mundo»
(Cavell, 2005, p. 3) y de llevar «una vida que exige una transformacién o reorientacién» (p. 11). La filosof{a,
alli, se concibe, como escribe Cavell (2005), como la conduccién del «alma, prisionera y distorsionada por la
confusién y la oscuridad, hacia la libertad del dfa» (p. 4). El propio Cavell (1999) lo ve de manera clara
cuando llama a la filosofia en este sentido una «educacién de adultos». La historia de la caverna educativa,
sin embargo, que toma la caverna no (o no solo) como una metéfora, sino como un /ugar real, ofrece un
enfoque pedagdgico de la educaciéon que no parte de la experiencia (adulta) de decepcién, confusién o
distorsién, sino que de la experiencia (infantil) de ser capaz de poder comenzar, de ser curioso y atraidos a
entrar en la caverna por la alegrfa —siendo la alegrfa la firma del evento por excelencia—> del
ejercicio-produccién-descubrimiento de un nuevo grado de libertad y (del vinculo a) un nuevo mundo. Tal
vez esto estd relacionado con la filosoffa en el sentido de ejercicio —epimeleia— vy, seguro, Cavell también
recurre a esta experiencia. Pero lo importante es que, como punto de partida, un ejercicio como este tiene
que ver con el descubrimiento, la revelacién, la compaiia y el cuidado del mundo y no tanto sobre el cuidado
de si mismo o el arte de vivir.” Y la educacién no consiste, al principio, en decir a los demds que estin
equivocados, «diciéndoles que no saben lo que dicen» (Cavell, 1999, p. 326), sino en de presentar el
«mundo», fuera y al lado de ellos mismos, diciéndoles que deberfan atender e intentar. Eso parece ser lo que

estd en juego para los animales que van a la escuela.

2 Cf. «La joie, pourrait-on dire, est la signature de 'événement par excellence [...] Joie du premier pas, méme inquiet» (Stengers,
2013, p. 142).
» Como afirma Arendt (2006): «la escuela no se trata sobre el arte de vivirs (p. 192).

121



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 104-123, 2025
ISSN 1688-6151

Referencias

Arendt, H. (2005). Socrates. En J. Kohn (Ed.), The promise of politics (pp. 5-39). Schocken.

Arendt, H. (2006). The crisis in education (1958). En Between Past and Future (pp. 170-193). Penguin.

Azéma, M. (2011). La Prébistoire du cinéma. Origines paléolithiques de la narration graphique et du cinématographe. Errance.
Bachelard, G. (1948). La Terre et les Réveries du repos. Corti.

Barbera, P. G. (2010). The «Image» of the Cave and the Constant Temptation to Correct Plato: Benjamin Jowett as an Example.
Estudios Cldsicos. Traducir a los Cldsicos, 1, 105-115.
https://pdfs.semanticscholar.org/e7dd/a3361900a14d35403£8359b1€9403cd706aS.pdf

Bartlett, A. J. (2011). Badiou and Plato. An Education. Edinburgh University Press.

Bataille, G. (1988). Le passage de I'animal 4 ’homme et la naissance de l'art. (1953). En Envres Complétes XII (pp. 259-277).
Gallimard.

Berger, J. (2002, 12 de octubre). Past Present. The Guardian.
http://www.theguardian.com/artanddesign/2002/oct/12/art.artsfeatures3

Biesta, G. (2013). Beyond Learning.eyond learning:art. (1953). En Democratic Education for a Human Future. Paradigm Press.
Blacker, D. (2013). The Falling Rate of Learning and the Neoliberal Endgame. Zero Books.

Blumenberg, H. (1993). Light as a metaphor for truth at the preliminary stage of philosophical concept formation. En D. M.
Levin (Ed.), Modernity and the Hegemony of Vision (pp. 36-44). University of California Press.

Burch, K. (2011). An Enlightenment «Experience» and Plato’s Parable of the Cave: Reflections on a Vision-quest Gone Awry.

Philosophical Studies in Education, 42, 6-16. https://eric.ed.gov/?id=F] 960322
Cavell, S. (1999). The Claim of Reason. Oxtord University Press.

Cavell, S. (2005). Cities of Words. Pedagogical Letters on a Register of the Moral Life. Harvard University Press.

Clottes, J. (2008). L art des cavernes prébistoriques. Phaidon.

Flisser, V. (2011). Into the Universe of Technical Images. University of Minnesota Press.

Foucault, M. (1984). Nietzsche, Genealogy, History. En P. Rabinow (Ed.), The Foucault Reader (pp. 76-100). Pantheon.

Foucault, M. (1986). Of Other Spaces. Diacritics, 16(1), 22-27. https://doi.org/10.2307/464648

Heidegger, M. (2001). Gesamtausgabe. Sein und Wabrbeit. Freiburger Vorlesungen Sommersemester 1933 und Wintersemester
1933/34. (H. Tietjen, Ed.). Klostermann. (Obra original publicada en 1933)

Horkheimer, M. (2002). Traditional and Critical Theory. En Critical Theory. Selected Essays (M. ]J. O’Connell, Trad.)
(pp- 188-243). Continuum. (Obra original publicada en 1937)

Ingold, T. (2015). The Life of Lines. Routledge.

Jaeger, W. (1973). Paideia. Die Formung des Griechischen Menschen. De Gruyter. (Obra original publicada en 1933)
Jouary, J-P. (2001). L art paléolithique. Réflexions philosophigues. 1’ Harmattan.

Jouary, J-P. (2012). Prébistoire de la beanté. Et Lart créa I’homme. Les impressions nouvelles.

Kohan, W. (2014). Childhood, Education and Philosophy. Routledge.

Larrosa, J. (2011). Endgame: Reading, Writing, Talking (and perhaps thinking) in a Faculty of Education. En M. Simons y J.
Masschelein (Eds.), Ranciére, Public Education and the Taming of Democracy (pp. 166-186). Wiley-Blackwell.

Latour, B. (1986). Visualisation and Cognition: Thinking with Eyes and Hands. En H. Kuklick (Ed.), Knowledge and Society
Studies in the Sociology of Culture Past and Present (pp. 1-40). Jai Press.

122


https://eric.ed.gov/?id=EJ960322
https://doi.org/10.2307/464648

Revista Fermentario, 19 (2), pp. 104-123, 2025
ISSN 1688-6151

Latour, B. (2016). Introduction: Let’s Touch Base! En B. Latour y C. Lecrecq (Eds.), Reser Modernity (pp. 11-23). Mit Press.
Leroi-Gourhan, A. (1965). La Prébistoire de L Art occidental. Mazenod.

Lewis, T. (2012). Rousseau and the Fable: Rethinking the Fabulous Nature of Educational Philosophy. Educational Theory,
62(3), 323-341. http_s:“doi.org[ 10.1111/§.1741-5446.2012.00449.x
Lewis, T. (2013). On Study: Giorgio Agamben and Educational Potentiality. Routledge.

Masschelein, J. y Simons, M. (2013). In Defence of the School. A Public Issue. E-ducation, Culture y Society Publishers.

Miller, R., Shapiro, H. y Hilding-Hamann, K. (2008). School’s over: Learning spaces in Europe in 2020: An imagining exercise on
the future of learning. Joint Research Center.

Mondzain, M.-]. (2007). Homo spectator. Bayard.

Nancy, J. L. (1996). The Muses. Stanford University Press.

Nancy, J. L. (2016). The Present (of) time [Conferencia]. Institute of Philosophy, Leuven.
Ranciere, J. (1987). Le maitre ignorant. Cing Legons sur I’ émancipation intellectuelle. Fayard.

Rancicére, J. Y D. Panagia. (2000). Dissenting Words. A Conversation with Jacques Ranciére. Diacritics, 30(2), 113-126.
https://www.]stor.org/stable/1566474?seq=1

Serres, M. (1997). The Troubadour of Knowledge. (S. Glaser y W. Paulson, Trad.). The University of Michigan Press.

Serres, M. (2014). Pantopie: de hermes a petite poucette. Le Pommier.

Serres, M. (2015). Le gaucher boiteux: puissance de la pensée. Le Pommier.

Simons, M. y Masschelein, J. (2008). The Governmentalization of Learning and the Assemblage of a Learning Apparatus.
Educational Theory, 58(1), 391-415. https://doi.org/10.1111/j.1741-5446.2008.00296.x

Stengers, L. (2013). Au temps des catastrophes. Résister a la barbarie qui vient. La Découverte.

Platén. (1969). The Republic. (P. Shorey, Trad.). Harvard University Press. (Obra original publicada en 1935)
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus¥%3 Atext%3A1999.01.0168%3Abook%3D7%3Apage%3D518

Verhoeven, C. (1983). Mensen in een grot. Beschouwingen over een allegorie van Plato. Ambo.

123


https://doi.org/10.1111/j.1741-5446.2012.00449.x
https://www.jstor.org/stable/1566474?seq=1
https://doi.org/10.1111/j.1741-5446.2008.00296.x
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0168%3Abook%3D7%3Apage%3D518

