Revista Fermentario, 19 (2), pp. 85-103, 2025
ISSN 1688-6151

UNIVERSIDAD
DE LAREPUBLICA
URUGUAY

80 |11 FHC

anos Facultad de Humanidades
y Ciencias de la Educacién

ARTICULO | ARTIGO
Fermentario V. 19, N° 2 (2025)

ISSN 1688-6151

Instituto de Educacidn, Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educacion,

Universidad de la Republica. www.fhuce.edu.uy

CHOQUE DE CULTURAS EN LA ESCUELA

PARA UNA EDUCACION LAICA EN DIALOGOS

INTERCULTURALES

CHOQUE CULTURAL NAS ESCOLAS
Rumo A uma EDUCACAO LAICA POR MEIO DO DIALOGO INTERCULTURAL
CRASH OF CULTURES AT SCHOOL

FOR A LAY EDUCATION IN INTERCULTURAL DIALOGUES

Mauricio Langonl
Mabela Ruiz-Barbot’

DOI: bhttps://doi.org/10.47965/fermen. 19.2.7

Resumen: ;Hasta qué punto la educacién uruguaya es lazca (del pueblo; contra todo privilegio) si vulnera a los mds vulnerados y
vulnerables, al intentar introyectar en las nuevas generaciones del pueblo llano (laos) de los cantes una cultura ajena, que implica la

! Profesor uruguayo de filosoffa. Fue inspector de filosoffa de secundaria, docente en universidades e institutos de formacién
docente de Argentina y Uruguay, fue presidente de la Asociacién Filoséfica del Uruguay, Premio Morosoli en filosoffa.
mlangon@gmail.com

2 Doctora en Ciencias Sociales. Docente e investigadora en la Universidad de la Republica, profesora titular en el Instituto de
Psicologfa, Educacién y Desarrollo Humano y directora académica de la Maestria en Psicologfa y Educacién de la Facultad
de Psicologfa, Uruguay. mruiz@psico.edu.uy, mabela.ruiz@gmail.com

85


http://www.fhuce.edu.uy/
https://doi.org/10.47965/fermen.12.1

Revista Fermentario, 19 (2), pp. 85-103, 2025
ISSN 1688-6151

desvalorizacién de sus vidas (de su gente, de sus lugares, de sus culturas) y que supone un mundo organizado sobre la distincién
entre laos y kleros (no privilegiados, privilegiados)?

En este trabajo desde la confluencia entre una perspectiva de la educacién geocultural y de didlogo intercultural, con una
concepcién apropiada de la educacidn laica, volvemos a escuchar las voces de jévenes de los cantegriles recogidas en investigaciones
de campo. Sobre esa base presentamos reflexiones criticas y propositivas.

Palabras clave: laicidad, educacién, geoculturas, dialogo intercultural.

Resumo: Até que ponto a educagio uruguaia é laica (do povo; contréria a todos os privilégios) se prejudica os mais vulnerdveis e
marginalizados ao tentar incutir nas novas geragées do povo comum (laos) das favelas uma cultura estrangeira que desvaloriza suas
vidas (seu povo, seus lugares, suas culturas) e pressupée um mundo organizado em torno da distingdo entre laos e kleros (os
desfavorecidos e os privilegiados)?

Neste trabalho, partindo da convergéncia de uma perspectiva de educagio geocultural e didlogo intercultural com uma concepgio
apropriada de educagio laica, revisitamos as vozes de jovens das favelas, coletadas por meio de pesquisa de campo. A partir dessa
pesquisa, apresentamos reflexdes criticas e construtivas.

Palavras-chave: laicidade, educagio, geoculturas, didlogo intercultural.

Abstract: To what extent is Uruguayan education secular (of the people; against all privileges) if it violates the most vulnerable
and vulnerable, trying to introject into the new generations of the flat people (Laos) of cantes a foreign culture, which implies the
devaluation of their lives (of their people, of their places, of their cultures) and what does an organized world suppose on the
distinction between laos and kleros (non-privileged, privileged)?

In this work, from the confluence between a perspective of geocultural education and intercultural dialogue, with an appropriate
conception of secular education, we listen again to the voices of young people from the cantegriles gathered in field research. On
that basis we present critical and purposeful reflections.

Keywords: secularity, education, geocultures, intercultural dialogue.

Introduccion

Hoy, en discursos y denuncias referidas a la educacién publica, la laicidad aparece como algo que puede ser
violado. Un principio indiscutido e indiscutible. Los acusados de violadores son docentes de la educacién
publica, casi siempre. Los violados son siempre grupos llamados vilnerables:*porque no son adultos adolecen
de algin mal o carecen de algtin bien.

Pero: ¢Hasta qué punto la educacién publica uruguaya protege, libera o empodera a esos grupos
humanos y hasta qué punto los estd vulnerando, en tanto procura introyectarles una geocultura ajena que
implica la desvalorizacién de sus vidas? O: ¢En qué sentido nuestra educacién publica alimenta y fortalece a
sus alumnos?,* sacaso no los vulnera, los desconoce y los niega al imponerles una educacién impropia que
nunca les serd apropiada?

Nos proponemos trabajar la /aicidad en el contexto educativo actual, desde una mirada geocultural,
dia-ldgica y liberadora de la educacién. Asumimos la educacion como elemento indispensable de los modos
de relacionarse entre si en los hdbitats en que se van tejiendo los diversos grupos humanos. Se trata de

procesos siempre conflictivos entre sus individuos, colectivos, en choque y colaboracién, en equilibrio y

® Es decir, cuyos derechos han sido, son o pueden ser ficilmente vilnerados.
*En el sentido etimoldgico de: bebe que no se puede alimentar por si mismo y requiere de madre o nodriza; por extensién: quien
no puede sino recibir de otros «alimento cultural» (Cfr. Langon, 2019).

86



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 85-103, 2025
ISSN 1688-6151

desequilibrio, en euritmias y arritmias, en espacios precisos en que construimos y nos construyen las
convivencias entre otros, humanos o no. Procesos creativos y destructivos que integran los actos bumanos por
excelencia de educar-nos.

Ensayamos pensar la educacion como caracteristica especifica humana, usando la idea spinoziana de
conatus esse: la caracteristica de cada cosa (singular, colectiva, total) de esforzarse por perseverar en su propio ser;
de seguir siendo lo que es, en sus cambios o transformaciones, y mis alld de su existencia individual.
Intentamos recuperar el potencial de una educacién laica en el esfuerzo emancipatorio por perseverar en la
vida y convivencia de todos los humanos.

En este trabajo nos centraremos en considerar el choque de culturas que se genera al intentar
introyectar, a través de la escuela, la cultura actualmente hegemonica a nivel planetario, en las generaciones
jovenes que estin siendo y se estin educando en la geocultura del cante.

Lo hacemos transitando dos caminos confluyentes. En el primero presentamos una visién general y
amplia de las acciones de educar(se) desde un punto de vista antropoldgico-filoséfico de dia-logos
inter-geocultural. Con la propuesta de que los lugares entre culturas sean menos de encontronazo que de
encuentro. Que habilite a procesar avances de convivencia a través de (d7a) diversas razones y lenguajes (logos),
especificos de las diversas culturas (sensibilidades, valoraciones, saberes, acciones), conservando la tensidn viva
entre las diversas identidades en reafirmacién y debate.

Los espacios de encuentro o choque entre culturas no son solo entre adultos. La educacién es
intracultural. Pero la escuela comiin, que sienta juntos a los hijos de diferentes geoculturas, es espacio
intercultural. Puede ser lugar de imposicién una cultura impropia, un golpe demoledor. O puede convertirse
en espacio de construccién de didlogo intercultural.

En el segundo camino repensamos lo laico y la laicidad escolar. Trabajamos sus significados y usos
actuales. Recurrimos a su etimologfa y su historia para interpretarla en un sentido liberador.

Intentamos hacer confluir ambos caminos para escuchar voces de adolescentes del cante. Y, finalmente,
partiendo de investigaciones empiricas, interpretamos y reflexionamos elementos para proponer una escuela

laica y en didlogo intercultural.

Educacion en dia-logos inter-cultural

Miramos las acciones humanas de educar (y educarse) desde un punto de vista amplio, antropoldgico y

plural. Nos parece imprescindible y fecundo visualizar los problemas educativos implicados actualmente en

87



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 85-103, 2025
ISSN 1688-6151

la laicidad, en perspectivas amplias: No restringidas a las luchas de poder internas a la cultura occidental y
cristiana; ni a los conflictos de sus instancias «modernas»; ni tampoco ocupada en dilucidar los procesos
educativos ficticos de secularizacidn en la breve historia uruguaya.

Asumimos un punto de vista geocultural (Kusch, 1978, 2000-2007). «El didlogo —dice este autor— es
ante todo un problema de interculturalidad». Distingue didlogo de comunicacion, porque «en el caso del
didlogo el problema no se reduce solo al mensaje, sino a la existencia de los interlocutores», que difieren «en
el modo cultural que se ha encarnado en cada uno». Se trata de «una diferencia de perspectiva y de cédigo»
que los distancia y «cuestiona la posibilidad de una comunicacién real». Este alejamiento entre
interlocutores no se da solo entre adultos de sociedades y culturas mutuamente indescifrables. También en
nuestras aulas y escuelas, la discordancia entre culturas estd presente y exige problemdticos dz-logos.

Entiende Kusch que el pensamiento del grupo, «recubre» su hdbitat, de modo que «desaparece su
indole propia, por cuanto siempre estd sometido a una cultura». Pero a la vez «se trata de un pensamiento
condicionado por el lugar, o sea que hace referencia a un contexto firmemente estructurado mediante la
interseccién de lo geogréfico con lo cultural» (Kusch, op.cit.).

Recurrimos a este concepto de unidad geocultural, porque lleva «a cuestionar filoséficamente la
posibilidad de un saber absoluto», ya que se dan «distintas formas de pensamiento» y, por ende, no puede
haber un «pensamiento asi llamado universal». Se trata de restituir un modelo real que «abarque todas las
variantes» del universal humano de estarse haciendo en grupo, en cada geocultura (Kusch, op. cit.). Y de
ponerlas en discusion.

Desde este punto de vista, las pretensiones de wniversalidad de una cultura, su presunta
superiorioridad cultural o civilizatoria,srespecto a otras, su historia considerada como universal, son
racionalizaciones arrogantes de imperialismos, etnocidios, colonialismos y otras dominaciones. No es el
nuestro un punto de vista esencialista. Por el contrario, permite comprender como problema real la rigidez
de cada cultura en su encuentro con otras, asf como su transformacién a través de las contingencias
histéricas. As{ es posible comprender de modo valorativo y critico los encierros culturales, las imaginarias

edades de oro y origenes puros, las ensofiaciones utdpicas.

> Lasuperioridad cultural fue sostenida por Ginés de Septilveda como condicién de «guerra justa» (adicional a las propuestas por
Tomis de Aquino) contra los «indios». La «alternativa» sarmientina de czvilizacion o barbarie, estd en la raiz de la funcién
civilizatoria atribuida a la educacién en el Rio de la Plata hasta la actualidad.

88



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 85-103, 2025
ISSN 1688-6151

Asi, se pone en lugar central el problema del didlogo intercultural que se manifiesta en los contactos
entre personas de distintas geoculturas. El encuentro entre culturas puede ir del chogue al dia-logos. Puede
producir aislamientos 'y pardlisis; mestizajes o hibridaciones culturales; guerras y explotaciones. O
encaminarse al dia-logos inter-cultural. Al procesar esos conflictos en espacios inter-culturales, en la puesta en
comun de diversos modos de sentir, valorar, pensar y hacer; en la reflexién y discusion quizds sea posible
avanzar juntos, en dia-logos (a través de distintos lenguajes, palabras, 16gicas). Y a través de distintas
sensibilidades, modos de valorar, saber, hacer (dia-pathos, dia-ethos, dia-epistemes, dia-praxis, dia-technes)

Si cada ser humano llega al concreto mundo de una geocultura, su educacién consiste en irse haciendo
humano de y en ese modo cultural particular. La educacion es, primero, endocultural: interna a cada
geocultura en determinado lugar y tiempo. Pero en la medida en que estd o entra en contacto con ot7as que
pasan a integrar sz mundo (el hdbitat recubierto por su cultura) al tiempo que ella pasa a integrar el de las
otras, se genera asi un conflictivo y problemdtico espacio inter-cultural, de encuentro y desencuentro, en que
se van transformando ambas.

En este mundo globalizado y en rdpida transformacidn, las educaciones pueden desarrollarse segun
modelos de supremacia de una cultura sobre otras mediante procesos educativos impuestos a razas, clases
sociales, territorios, etcétera. El punto de vista que sustentamos, basado en intentos de didlogo
inter-cultural,® rechaza estas ideologfas, el aislamiento en educaciones particulares para cada grupo, o una
educacion inalterable relativa a un solo canon o corpus, o a normas de validacion de métodos y conocimientos.
Exige una educacion dza-ldgica.

Las instituciones educativas publicas actuales son espacios de encuentro intercultural. Pueden generar
formas y grados de violencia (simbdlica y de la otra), pero también tienen la potencia fermental de educar
alumnos en didlogo intercultural. De modo que la educacién no siga siendo solo trasmisién a las nuevas
generaciones del pensamiento de una geocultura concreta, sino un dia-logos entre geoculturas.

Nuestros actuales espacios educativos son, de hecho, encuentros entre personas de las distintas
geoculturas que conforman las aulas de nuestra escuela. Nuestra propuesta es transformarlos en espacios
educativos en dza-logos intercultural. Proponemos transitar el camino de generar y coordinar experiencias

con esta orientacién general. Valorarlas criticamente, mejorarlas, ampliarlas.

¢ La obra de Radl Fornet-Bentancourt es paradigmdtica en este sentido.

89



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 85-103, 2025
ISSN 1688-6151

Para una concepcidén intercultural de la laicidad

Significado y usos

Hay dos sentidos usuales de /aico. Uno quiere decir «que no tiene 6rdenes clericales» (que no es sacerdote).
Por analogfa, (como sinénimo de /ego) se refiere a quien no estd versado en determinada materia o disciplina.
Pero laico quiere decir también «independiente de cualquier organizacion o confesién religiosa. Estado laico,
educacién laica». Y laicidad es tanto la ‘condicién de laico’, como el ‘principio que establece la separacién
entre la sociedad civil y la sociedad religiosa’ (Real Academia Espanola y Asociacién de Academias de la
Lengua Espafiola, 2019).

La Constitucién uruguaya no emplea esos términos. En su articulo 5.2 establece: «Todos los cultos
religiosos son libres en el Uruguay. El Estado no sostiene religién alguna» (Uruguay, 1967).” Aunque el
término no se utilice expresamente (como sf ocurre en otros paises), nuestro Estado es /aico en el E sentido
indicado.

En el campo educativo, la educacién publica brindada por un Estado laico es laica: no sostiene
ninguna religion. Pero la palabra laicidad se emplea de un modo mucho mds amplio (sin referencia a las
cuestiones histéricas que separaron nuestro Estado de la Iglesia Catdlica, y sin vinculo exclusivo con las
confesiones religiosas). Asi aparecen concepciones muy distintas de laicidad:

Algunos la interpretan como una forma de nreutralidad, ante cualquier cuestién dudosa. Esta
perspectiva se extiende temdticamente de los cultos y las religiones a un campo mucho mds vasto que abarca
también o religioso (sagrado, espiritual) y cualquier otro asunto en que pueda haber dudas, disidencias,
discusiones o incertidumbres...Esto suele abarcar lo filoséfico, lo histérico, lo politico, pero es en potencia
ilimitado.

Esta extensién temdtica representa una problemdtica estrictamente educativa, relacionada con un
modo aporetico o, al menos, paraddjico de concebir la educacién laica. Surge en pro de la libertad de las
personas (y sus /ibertades), en lucha contra una educacién dogmdtica en determinada creencia religiosa que
se ensefia Gnica verdad y encarna en ciertas formas institucionales y précticas. Pero, concebida como

neutralidad, artiesga ser anti educativa (eso no hay que enseiiarlo, mejor ignorarlo) y orientada en

7 La libertad de cultos no implica laicidad; pues la primera puede ser tolerada por las Constituciones de Estados con religién oficial
(no-laicos). Asi, nuestra Constitucién vigente sigue diciendo: «Reconoce a la Iglesia Catdlica el dominio de todos los
templos que hayan sido total o parcialmente construidos con fondos del Erario Nacional, exceptudndose solo las capillas
destinadas al servicio de asilos, hospitales, cdrceles u otros establecimientos publicos» (Uruguay, 1967).

90



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 85-103, 2025
ISSN 1688-6151

perspectivas antilaicas (dogmiticas). De este modo en nombre de la laicidad se llega a censurar o prohibir
libros, autores, periodos histéricos, temdticas conflictivas, etcétera.; a ensefiar hipdtesis o teorfas como si
fueran verdades o hechos; a demonizar el debate y la argumentacién. Surgen censores extra educativos, que
denuncian «violaciones» de la laicidad ante mdltiples y variadas acciones educativas (generalmente de
docentes, pero a veces de estudiantes) amplificadas por la prensa y con intervencién del poder politico.

Se reclama inquisiciones laicas. La educacién publica queda en entredicho, bajo sospecha, bajo tutela,
amedrentada, limitada, amenazada, golpeada. Negada.

A las instituciones de ensefianza privadas (religiosas o laicas), que operan en el marco del articulo 68 de
la Constitucién que garantiza la libertad de ensefianza, serfa absurdo acusarlas de violacién de la laicidad.
Resultan mds /zbres que la educacion publica (a la que la Constitucion garantiza autonomia) (Uruguay,
1967).}

Del punto de vista legal la nocién de laicidad estd interpretada y ampliada de modo muy diferente en
la ley n.c 18.437, Ley General de Educacién, (Uruguay, 2009) que en su articulo 15 la establece como uno de

los principios de la educacién estatal y la define asi en su articulo 17:

El principio de laicidad asegurard el tratamiento integral y critico de todos los temas
en el dmbito de la educacién publica, mediante el libre acceso a las fuentes de
informacién y conocimiento que posibilite una toma de posicién consciente de
quien se educa. Se garantizar la pluralidad de opiniones y la confrontacién racional
y democritica de saberes y creencias (Uruguay, 2009).

En este texto laicidad es un principio orientador, se expresa en disposiciones claras que marcan una
concepcién muy abarcadora, sensata y coherente, con el «libre acceso a las fuentes» en «todos los temas»,
con la exigencia de un «tratamiento integral y critico», con la finalidad la «toma de posicién consciente de
quien se educa» y con garantia de «pluralidad de opiniones y la confrontacién racional y democrdtica de
saberes y creencias». Educacion piblica 'y laica van necesariamente juntas.

Hoy, en Uruguay, nadie se gpone a la educacién publica laica. Pero bajo el mismo término buscan

amparo posiciones contrapuestas.

8 o . . .
La que suele recibir fuertes ataques, la mayor parte de las veces por las mismas personas o entidades que defienden esa
interpretacién de lazcidad como ‘neutralidad’ (o ‘ignorancia’) en las cuestiones mds vitales de los seres y sociedades

humanas.

91



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 85-103, 2025
ISSN 1688-6151

Etimologia e historia.

Para recuperar el concepto de laicidad como un principio liberador y potenciador de las nuevas generaciones
y personas, asi como para pensar adecuadamente la educacidn especifica en las geoculturas que estamos
trabajando aqui, recurriremos a la etimologia e historia del término.

Laico proviene del adjetivo griego laikos, formado por laos (pueblo) mds -kos (relativo o perteneciente
a).Latkos se opone a klerikos (clérigo), que se compone de kleros (suerte, herencia) y la terminacién -zkos.

Laos es multitud, pueblo sin distincién ni jerarquias, soldados de a pie, de un demos (territorio de un
pueblo, pueblo de ese territorio). La vida del demos, en democracia, exige que algunos ejerzan funciones
ligadas para su cumplimiento a parcelas de poder y terrenos particulares, que quedan privados al laos.
Generalmente, esas funciones se designan por sorteo y a término; otras, como las sacerdotales, corresponden a
quienes estdn legitimados para ejercerlas; y otras, como las domésticas, (latin, domus; griego, oikos del que
deriva econdmico) se adjudican por herencia.

Klérikos es lo que ya no es del pueblo (/zos) como tal, sino del kleros, personas o grupos que tienen
propiedades y derechos particulares (privilegios) recibidos por suerte o herencia (sacerdotes, funcionarios,
familias).

Latkos designa lo que es del pueblo llano sin privilegios especiales, todo lo que le pertenece o le es
propio, lo piblico. La res piiblica, en latin klérigos, es la propiedad privada de particulares, de la cuales estd
privado el pueblo.

Démos (del que deriva democracia como forma de gobierno) es el territorio de un pueblo y el pueblo
de ese territorio. Dentro del demos de una polis es posible distinguir lazkds y clerikds. El démos de la polis, los
ciudadanos que participan en su vida politica excluyen extranjeros, esclavos, mujeres. Y nifio, al menos
mientras se los educa para llegar a ser hombres libres. El trabajo esclavo, permite que los hombres libres no
tengan que trabajar para vivir. Los hombres libres gozan de la scholé (ocio creativo, como el de las escuelas
—schole— filoséficas).”

En el griego de la koiné laos se utiliza para ‘pueblo de Israel’ o “‘pueblo de Dios’ o ‘pueblo cristiano’. No
hay relacién diferencial entre personas o grupos porque se laos se identifica en su unidad de relacién

con Dios.

? «Cuando los husos funcionen solos» —cree Aristételes— y ya no sea necesario el trabajo para vivir, todos gozaran de scholé.
Recordemos que sacerdocio es el ocio de quienes se dedican a lo sagrado (privilegio al que renuncié San Pablo: «El que no

quiera trabajar, que tampoco coma).

92



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 85-103, 2025
ISSN 1688-6151

Desde la Edad Media, se utiliza laico en referencia a cualquier persona o grupo ajeno al clero de la
Iglesia Catlica.

En la Revolucién Francesa el pueblo llano (/zos) lucha contra los privilegios del Clero y la Nobleza del
Ancien Régime. Inspira tanto estados laicos como la escuela moderna (publica, de todos). Rompe asi con la
educacién parental o doméstica de la nobleza y la religiosa del clero. Desarrolla una educacién comun a todos
los integrantes de las nuevas generaciones, sin distincién de herencias. El Estado del pueblo asume la
soberanfa de este y orienta la educacién a fin de consolidar la revolucién. Es laica (no simplemente
democridtica) porque es del /aos contra todo klervs.

Pero es escuela posrevolucionaria. No para promover una revolucidn, sino para defender y consolidar la
ya realizada, a través de la institucién escuela. No propicia espacios de critica, creacion, discusién o cambio en
el nuevo Estado. En esa medida arriesga esclerosarse y volverse, a su vez, autoritaria y dogmatica.

En el Uruguay del ultimo tercio del siglo x1x la escuela laica, comun, igualitaria, del pueblo, y popular,
gratuita, separada de la universidad, emerge al impulso de José Pedro Varela en el seno de fuertes debates
intelectuales. La escuela llegard a todo el pais en «plan civilizatorio», como «locomotora del progreso», para
la «extincién de los gauchos», la modernizacién y la paz (Varela, 1865).

Educacién «comun», para todos, sin que importe cultura, religién, partido politico, raza, nivel
econémico, lugar de residencia o de proveniencia. Educacién «homogeneizadora» que impone a todos si no
la misma religién, si la alfabetizacién en la misma lengua (que a menudo no es la materna, y fue la del
imperio), en la misma cultura (occidental, franco norteamericana, secularizada, cientifica), con los mismos
programas, libros de texto, maestros.

En el largo conflicto Estado/Iglesia catdlica ambas partes asumen pretension de verdad universal (la
Iglesia, de su fe; el Estado, de la ciencia) en el seno de un proceso de secularizacion que avanza de modo
particular (Da Costa, 2009) y que se va concretando en distintos aspectos. Desde la década del sesenta del
siglo X1X, entra con fuerza la idea de laicidad en educacién en debates y propuestas que se concretan en el

progresivo afianzamiento de la reforma vareliana.

93



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 85-103, 2025
ISSN 1688-6151

Las «soluciones» (o resoluciones) constitucionales y legales manifiestan frégiles y méviles equilibrios,
amenazados hasta la actualidad.”Y las ambigiiedades de los términos" llevan a no pocas interpretaciones y
usos, como hemos indicado.

Los principios de la educacién publica uruguaya (gratuidad, autonomia, laicidad e integralidad) son
solidarios entre si. Y resultan condiciones necesarias de una educacion libre y liberadora.

La perspectiva geocultural y de didlogo intercultural rompe con la interpretacién de lo laico en
educacién como una forma de neutralidad que excluye de la educacion las dimensiones mds profundas de lo
humano, a pretexto de que no son universalmente admitidas o compartidas, o que son conflictivas,
problemdticas, discutibles.”> Como de hecho hay distintos, puntos de vista, creencias, ideas, valoraciones y
explicaciones sobre aspectos que hacen a la vida y convivencia humanas, hay que conocerlas, valorarlas y
ponerlas en discusion.

Pero nuestra perspectiva va un poco mds alld de esto (y del texto citado de la ley vigente). La laicidad,
sin duda, exige (al menos intentar) asegurar y garantizar los accesos, modos de tratamiento, pluralidades y
confrontaciones que menciona la ley citada.

Pero estimamos necesario, ademds, reconocer la diversidad cultural humana que existe de hecho, y
valorarla positivamente, como algo deseable. Habria que incluir como finalidad educativa la preservacién de
dicha diversidad, caracteristica propia de lo humano. Y mds: considerar como finalidad educativa el
desarrollo de una convivencia siempre conflictiva a través de la creciente diversidad de maneras de ser

humanas. La laicidad no puede limitar sus finalidades a posibilitar «una toma de posicién consciente de

' Nos parece ilustrativo en este sentido el reciente articulo del pastor valdense Hugo Armand Pilén (2020, p. 17)

" Incluso el término laicismo, que el Diccionario de la lengua espafiola (Real Academia Espafiola y Asociacién de Academias de la
Lengua Espaiiola, 2019), sin decirlo de manera explicita, define parcialmente como sinénimo de /aicidad y los diferencia en
que el primero serfa un principio y el segundo serfa una caracteristica de individuos, sociedades y en particular Estados. La
terminacién -Zsmmo habilita, sin embargo, a usar ambas como -Zsmos; 0 solo la segunda lo que habilita a distinguirlas
radicalmente hasta rechazar la segunda y aceptar la primera, o usarlas como sinénimos, con distinta carga retérica (véase,
por ejemplo, Da Silveira, 2012).

' Discutibles quiere decir, justamente, que son dignas de ser discutidas, puestas en cuestién, debatidas. Condenar a la Zgnorancia a
las nuevas generaciones no es buena receta. Y menos se trata de asuntos que estdn presentes 0 Son cercanos a nUEStros
contextos. Ese tipo de negaciones de los conflictos y problemas de la realidad oblitera la posibilidad de desarrollo de los
jévenes y no los prepara a enfrentar ldcida y fraternalmente las diferencias con otros. De hecho, son formas de dogmatismo.
Baste recordar deformaciones de la laicidad que han llevado a absurdos como la no ensefianza de la filosoffa medieval o de la
historia reciente. Hacen de la laicidad un arma de censura y prejuicio que procura mantener a los jévenes en la ignorancia

de aspectos centrales de vida y la convivencia.

94



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 85-103, 2025
ISSN 1688-6151

quien se educa», como dice la ley mencionada.” Ni limitarse a ser indzividual, ni limitarse al nivel consciente,
ni procurar una toma de posicién, que supone que no la tiene y que, presentada como finalidad, terminarfa

por ser cerrada, esclerosada, aislada... no humana.

Problematizacion intercultural de la laicidad

Los puntos de vista geocultural y de didlogo inter-cultural habilitan una mirada que permite comprender
cémo se van generando geoculturas (y educaciones) en la interaccién mutua de culturas y lugares concretos
en nuestras sociedades contempordneas. De modo mds manifiesto en los lugares mds encerradas y aislados
por la fragmentacién territorial que caracteriza la actualidad, pero también «geoculturalmente
invisibilizados» en su trinsito y radicacién en los lugares (y «no lugares», Augé, 1993) (comunes, pablicos
de mayor movimiento y centralidad)," que incluyen los «lugares virtuales».

En esas geoculturas se van criando y educando nuevos humanos, desde hace algunas generaciones. En
Montevideo e inmediaciones es el caso de los cantegriles (o cantes) y también de los barrios residenciales, en
que se separan los extremos mds opuestos social, econémica y culturalmente.

La educacién piblica es un espacio entre culturas, que se manifiesta como chogue de culturas, como
imposicién de una cultura determinada. No es laica en tanto impone una verdad. No es laica en tanto
trabaja sobre un /aos avalando privilegios que no tienen, sin defender sus derechos. Asume en su tarea
educativa transmitir, a las nuevas generaciones que habitan en cantes, calleslsy otros lugares y no-lugares
urbanos y rurales empobrecidos, la cultura (propia de otros espacios) que estd en la base del tipo de sociedad
y Estado que produce el tipo de lugares en que estin (o al que han sido arrojados) desde antes de su
nacimiento. En ese hdbitat cotidiano, se viene tejiendo desde varias generaciones esas geoculmms en que €sos
recién llegados (nifios, jévenes, inmigrantes) van aprendiendo cierto modo de ser humanos.

En el 4mbito de la escuela se da, entonces, ese choque intercultural. El desatio no consiste en cambiar a

esos seres humanos, sino en transformar la escuela laica en un dmbito de dia-logos inter-cultural.

3 No puede limitarse a ser individual, a referirse a una toma de posicion (que de algin modo no tendria inicialmente y que quizds
fuera inamovible cuando la tuviera); ni puede ser solo algo que se limite al nivel consciente. La vida humana es bastante mds
o bastante menos que eso.

" Ricardo Fraiman y Marcelo Rossal (2011) hacen una etnograffa sobre violencia, solidaridad y pobreza urbana en vidas invisibles
en el Kildmetro 0 del pais (la conocida como plaza Libertad) y en la Ciudad Vieja de Montevideo.

" Cante, por Cantegrill (uso sarcistico del nombre de un club lujoso de Punta del Este) es el nombre que se da en Uruguay a
caserfos precarios urbanos o periurbanos, similares a las que se llaman en otros paises favelas, callampas, villas miseria,
etcétera.

95



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 85-103, 2025
ISSN 1688-6151

El problema de construir la escuela como espacio de dia-logos educativo, y laico en el sentido mds

originario es el que queremos plantear a partir de la experiencia que presentamos en el siguiente capl’tulo.16

La educaciéon publica como negacidén'’del sujeto educativo

En el marco de investigaciones desarrolladas en un equipo docente de la Facultad de Psicologfa (Ruiz Barbot
y Filgueira, 2015; Ruiz Barbot y Maestro, 2017; Ruiz Barbot et al., 2017; Silva Balerio y Ruiz Barbot, 2019),
escuchamos adolescentes y jévenes, varones y mujeres que viven en e/ cante, que relataron sus historias,
experiencias, perspectivas o miradas sobre la educacién, la vida y el mundo social. Discursos que emergen de
otra cultura, ligada al territorio en que nacen. Cultura y sujetos que en general se niegan. Hemos ensayado
pensar esta experiencia de «choque de culturas» utilizando nuestros recursos tedricos y précticos, nuestras
interpelaciones (Langon, 2016; Ruiz Barbot, 2017; Ruiz Barbot et al., 2017). As{ nos preguntamos, ¢cémo
aprenden estos adolescentes y jovenes en la geocultura en que han nacido y que viven?

Sus saberes irrumpen de experiencias situadas. Desde un vivir y hacer que signifique tanto una
actividad corporal como intelectual, «un ensayar y sufrir», un «asunto pasivo-activo» (Dewey, como se cita
en Contreras y Pérez de Lara, 2010), una relacién de intercambio, una implicacién personal. Ellos aprenden
poniendo el cuerpo, construyendo el aguante, la sobrevivencia. Aprenden en la interaccién social con otras
clases sociales. Aprenden viviendo violencias humillantes dia a dia. Violencia que se ejerce contra ellos y les
posibilita aprender que son estigmatizados (Ruiz Barbot et al., 2017). Saberes que se vuelven vitales en su

cotidianeidad.

!¢ No consideramos en este trabajo el caso de los barrios residenciales. Ahi en el uso de la libertad los padres de elegir la educacién
de sus hijos suelen inclinarse hacia educaciones endoculturales, clericales en el sentido de privilegiadas, que de algan modo
contintan la educacién doméstica en instituciones especificamente educativas que retinen nuevas generaciones de familias
de status econdémico, social y cultural similares. Comparten el curriculo oficial y ofrecen adicionalmente elementos propios
de la cultura de otros paises; pueden estar ligadas a una determinada religion, cultura o ideologfa, o pueden ser /zzcas. No
suele haber investigaciones sobre la ensefianza privada en que se escuchen las voces de los nifios y jévenes que de ellas
participan. Quizds podrian o deberfan llegar a ser Jazcas en el sentido de no pretender la imposicién de una cultura; quizds
podrian o deberfan generar espacios de didlogo intercultural. Queda pendiente el desafio y las potencialidades de encarar
lugares educativos de encuentro dia-logal entre espacios contempordneos cercanos y lejanos, tales como cantes'y barrios
cerrados.

Y Utilizamos negacidn en el sentido que la trabaja Stanley Cohen (2005), como «un mecanismo de defensa inconsciente para
sobrellevar la culpa, la ansiedad y otras emociones inquietantes generadas por la realidad. La psiquis bloquea la
informacién que es literalmente impensable o insoportablex» (p. 24). En este articulo trabajamos con aquello que es negado
en la educacién y que hemos observado mientras investigamos. Parece que se vuelve necesario desmontar los mecanismos
de negacidn a través de la investigacién para evitar que los profesionales nos transformemos en agentes perpetradores del
sufrimiento (Silva Balerio y Ruiz Barbot, 2019). Hay otras implicaciones y experiencias en la educacién desde los discursos

de los sujetos de la investigacidn, en las cuales no incursionamos en esta oportunidad.

96



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 85-103, 2025
ISSN 1688-6151

Aprenden en la calle. La calle es su escuela. Aprenden en la esquina. Alli conocen personas, conversan

con otros, estdn entre pares y lejos de los adultos, intercambian saberes.

Somos la parte opuesta de los adultos. Somos todo lo que ellos no pueden hacer. Yo
comparti, parada en la esquina, el embarazo de mi hijo.En la calle encontris amor,
encontrds respeto, encontrds odio, amigos, encontrds enemigos. Encontrds muchas
cosas, pero a la vez, no encontrds nada. Esta es la escuela, esta es la verdadera escuela
(Ruiz Barbot et al., 2017).

Aprenden formas de solidaridad, a ser compafieros entre ellos, a construir vinculo en el cante y en
espacios socioeducativos, desde un estar juntos. Aprenden a cuidar nifios/as, cuidando nifios/as. Aprenden
entre ellos, entre familiares, amigos o solos, a reparar una moto «cuando mi hermano lleva una moto a
arreglar, me quedo mirando a ver qué es lo que hace y siempre estoy observando»; «aprendi construccidn,
mirando, observando como otros construfan sus casas» (Ruiz Barbot et al., 2017), aprenden a navegar en
una computadora. Aprenden a cocinar, a hacer huerta, carpinterfa y artesanias, a coser, a armar juguetes,
mirando y escuchando las actividades que otros hacen en centros juveniles, programas socioeducativos o
desde pasajes propios y puntuales por uno de estos centros, programas o por una escuela técnica. De este
modo, cultivan canteros en sus viviendas, se hacen ropa y muebles.

Aprenden accidentindose en una moto, viendo morir a un amigo, conviviendo con la muerte. La
muerte es presencia en su vida cotidiana.

Aprenden poniendo en el centro de la vida, la vida que viven (el cuidado de sus hermanos, sus
paternidades y maternidades, el encarcelamiento de un familiar, la internacién en el Instituto del Nifio y el
Adolescente del Uruguay de un amigo, su medio social habitado por la droga y los tiroteos, entre otros).
Aprenden a ver a la gente, a escucharla. Aprenden la vida. Invitan a que la escuela sea un lugar donde se
aprenda la vida.

Aprenden a desnaturalizar etiquetajes, a trascender el discurso hegeménico. Escuchemos el viaje en

carrito de una adolescente:

Hubo una situacién muy buena para mi. Porque yo antes era de sobrar a la gente,
tipo cuando era mds chica, ¢viste? Tenfa un tipo aire sobradora y hablaba de la
gente sin saber, ¢viste? Y ta, un dfa me invitaron para andar en un carro de caballo y
yo dije dale, fui con unos amigos. Y aprendi cuinto me puedo divertir en un carro
de caballos, en algo que para cualquiera puede ser que salen a requechar o cosas de

esas, todas esas manos. Estd muy bueno, a mi me super gusté. Anduvimos por la

97



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 85-103, 2025
ISSN 1688-6151

rambla, iba en la rambla en carro de caballos y yo decfa jqué estoy haciendo acd!
Estuvo muy bueno, disfruté andando en un carro de caballos por la rambla [...]. Y
ta, ahora ya no soy mds de esos que miro un carro de caballos y digo, mira este pichi,
jeste Harry! No, todo lo contrario, yo antes era asi, super sobradora [...]. Y ahora
con gusto me subirfa a cualquier carro de caballos, a acompafiar a alguien ahif a una
volqueta ¢viste? [...]. Vas hablando, vas conociendo. Y de repente vas en un bus y no
ves que hay una placita por ahi, y vas en un carro de caballos despacio, tomando
mate, en la tuya. Y miras para la izquierda y jpah! {Y qué de mds, hay una placitay
todo! Y vas mds /ight, mds tranquila. Y ta, no sabfa, era re naba antes, de sobrar ala
gente [...]. Aprendf a manejar el carro: jfue genial! (Ruiz Barbot et al., 2017).

Saben de estigmas. Tienen que aprenderlos y tienen que construir el aguante, «vas a un supermercado
y te siguen los de seguridad [...] les dije un par de veces: «mird que no te voy a robar»; «a mf a veces me pasa
que hay una sefiora que va caminando y empieza a mirar para atrs y tengo que decirle «quédese tranquila,
seflora, que no la voy a robar». «Y ta, yo también ando con miedo» (Ruiz Barbot et al., 2017). A los
estigmas, los vuelven herramientas de resistencia.

Bancan, resisten sus condiciones de existencia y hacen experiencia desde alli. Viven. Se hacen humanos
en el cante y en la calle. ¢Experiencia que es propia de su geocultura, no de otras?

Narran que la institucion educativa es un espacio distanciado de su entorno, asi como tampoco es su

presente por mds que estén asistiendo. No es parte de su experiencia vital:

Yo hice la escuela, solo la escuela. No voy a empezar el liceo o la uTu (educacién
técnico-profesional). No es lo mio. Nunca me gusté el liceo, el liceo no es para mi.
Va toda la gente creida, no me gusta la gente creida. Son creidas, te das cuenta, la
forma que hablan, la forma que miran, la forma en que se paran todos juntos |[...]
por eso no voy (Ruiz Barbot et al., 2017).

Son mirados, negados, descalificados por la cultura que se les quiere introyectar a través de la
educacién. Se desvalorizan los espacios, personas, cultura(s), vida(s), relacion(es), movimientos, no lugares
del todo y nada, del cante, la calle y la esquina donde transcurren sus vidas, reduciéndolas a algo maligno,
indigno, inmoral. Que se salve alguno de ellos, que haya excepciones, confirma o demuestra que los otros y
los cantes que siguen estando, son mierda, resto social.

Uno de estos jovenes cuenta que su «vida es un basurero», habilitindonos a visualizar los efectos de la

imposicién de una geocultura que les es ajena, matando la vida que les es propia. Una geocultura que los

98



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 85-103, 2025
ISSN 1688-6151

sitta en el no lugar de la nada, de la mugre, de lo abyecto, y estigmatiza lugares y personas. De esta forma,
¢violamos la laicidad? ¢violamos al vulnerable?

Parece que la educacién quisiera que incorporen que es «malo» ser como son. Que tienen que ser otra
cosa de lo que son, lo cual no pueden ser. Se los desconoce. Que tienen que habitar otros lugares. Que el
cante no existe ni se tiene que nombrar en la escuela. Se niega su hdbitat. Que tienen que juntarse con otras
personas (léase clase social), las cuales los rechazan incesante e intransigentemente. Se los desconoce y silencia
como sujetos sociales. Una adolescente relata que para estas personas/clase/adultos, ellos son «bichos», «nos
ven como una plaga».

Opera la exclusién abismal, la sociabilidad colonial (De Souza Santos, 2010), son situados en la
categorfa de no humanos. El cante y todos ellos huelen mal. Se los desreconoce en sus emociones, afectos.
Emociones emergentes de sus existencias, las cuales posibilitarfan la produccién de saberes: «En el liceo a mf
me pasé pila de veces, de sentarme en el rincédn y ponerme a llorar por cosas que me pasan. Y ellos (actores
institucionales) nunca agarraron y me dijeron «vamos a hablar»» (Ruiz Barbot et al., 2017).

Sus madres son desmadradas, es decir, no saben ser madres e implicitamente no podrian serlo. Las
jovenes son «zorras», «sueltas», «se comen a los pibes», madres adolescentes y solas; los varones son
«bandoleros», «delincuentes», «chorros», «lateros», «vagos», «pasan boyando» (Ruiz Barbot et al.,
2017). Se niega y negativiza a estos jévenes (Chaves, 2005). Se niega su vida en la pobreza, en el cante.

Ellas y ellos serfan (in)aprendices, «no quieren aprender». Fracasan escolarmente, tienen dificultades
de aprendizaje, «no saben convivir», son «alumnos problema», y «desertores» del orden escolar, «ocupas»
de la puerta escolar. Son «chicos y chicas de la calle» (Ruiz Barbot et al., 2017). Se clausura su potencia de
aprender, se coarta su condicion de sujetos de la educacién.

Simbdlicamente, pertenecen a la clase peligrosa (Castel, 2004), por tanto, son violentos. El estigma es
su hébitat. La escuela los expulsa para luego querer «incluirlos»; volver a «ensefiarles» que no tendrian que
ser lo que son o lo que estdn siendo.

La experiencia de desprecio es permanente en su vida cotidiana. Acumulan el desprecio que luego
quizis estalle en acto violento ante una nueva experiencia estigmatizadora. Un desprecio que enlaza pobreza,
territorio, edad, género y cuerpo. Esta experiencia de desprecio solo los atraviesa a ellos. No es experiencia de

otro sujeto social. Es lo que son. Lo que al educarlos instalamos en ellos.

99



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 85-103, 2025
ISSN 1688-6151

Conclusiones

Intentamos comprender —a partir de discursos sobre educacién de jévenes de los barrios mds empobrecidos
de Montevideo— por qué y cdmo la educacién formal que se les estd brindando es una forma de agresion
cultural que impone una cultura determinada como si fuera «civilizacién universal» (Ricoeur, 1955), al
negar las geoculturas que se gestan en los cantes (en sus lugares educativos: viviendas precarias, calles, esquinas,
plazas) y con ello rechazar la humanidad de esos jovenes, y procurar insertarlos en el proceso de
aflanzamiento, continuidad e incremento del atroz sistema actual que los exc/uye. Desde esa comprensién
queremos proponer que los espacios de encuentro entre ninos, jévenes y adultos de diversas culturas que son
las aulas y escuelas, renuncien a ser lugares de imposicién de #na cultura y se vayan constituyendo como
dmbitos de dia-logos entre esas culturas, de dia-logos interculturales.

Para encarar ese problema y sugerir esta via hemos presentado la educacion en el marco amplio de una
perspectiva antropoldgico-filoséfica apoyada en los conceptos de geocultura y dia-logos inter-cultural. Luego
hicimos una revisién sintdctica, semdntica y pragmdtica de laicidad. Rozamos sus significados actuales, y las
l6gicas que se despliegan en su etimologfa, historia y usos. Intentamos luego conjuntar los conceptos de laico
y de laicidad educativa con los de geocultura 'y didlogo intercultural para estar en condiciones de escuchar, en
perspectiva emancipatoria, voces de adolescentes de los cantes, mirar y pensar lo que hace la escuela, y
proponer lineas de fuga hacia una educacién mds apropiada.

Con estas bases invitamos a escuchar discursos de adolescentes, varones y mujeres de los cantes, y nos
preguntamos: ¢qué es lo que se estd haciendo con la educacién formal de las nuevas generaciones de los
barrios mds vulnerables? y ¢qué deberia hacerse?

Desde un imaginario social clausurado y una interaccién estigmatizadora se estd arrojando una
sospecha de inbumanidad sobre los nifios y jévenes del cante. No se los reconoce como nueva generacién que
encarna la geocultura propia del cante (territorio de un demos laico, sin privilegios y sin derechos), realidad
desdefiada por la cultura hegemoénica en que se pretende educarlos. Como si todos gozdramos de similares
condiciones existenciales. Como si las diferencias y desigualdades sociales no existieran. Como si las
existencias y experiencias de estos y estas jovenes no estuvieran siendo con el Zzos del cante, en ese lugar, en su
propia cultura. Una cultura y unas vidas que se ocultan desde otros espacios culturales. Unos territorios de
pobreza y una pobreza en territorios que se silencian. Unos sujetos de la educacién a los que se sittia en dos

palabras como ignorantes incapaces de aprender: 7o aprenden.

100



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 85-103, 2025
ISSN 1688-6151

Desde la cultura hegemonica, parecerfa ineludible negar esos sujetos y hacer de ellos objetos de odio y
temor de la aporofobia18 en tanto son ignorados, negados en su ser social y en sus aprendizajes situados. En
tanto viven la violencia humillante de portar una «apariencia delictiva», una «maternidad condenadax». En
tanto son depositarios de un discurso oficial, autoritario, discriminador, negador de situaciones
estructurales, sociales, y represivo: «se les acabo el recreo». En tanto han recorrido y recorren inclusiones
educativas desiguales y expulsiones educativas (Saravi, 2015).

Sujetos que habitan la privacion frente a los privilegios del kléros. Sujetos a los cuales se les niega la
herencia cultural desde una educacién ajena. No hay herencia ni dones para ellos.

En contraposicién, una educacién politica —dice Walter Kohan (2020) siguiendo a Paulo Freire—
«parte del principio que todas las vidas valen igualmente y son capaces de poner en cuestién la vida
individual y social». La educacién es politica siempre, es una institucién politica. Todas las vidas tienen igual
potencia de vida, todas las vidas son iguales —sigue planteando este autor—. «No hay vida superior a otra
vida dentro o fuera del aula», nadie es mis que nadie. Ninguna vida puede quedar del lado de afuera de la
educacién, de la escuela. La vida vale igual entre educadores y educadoras, entre nifos y ninas, entre
educador/a y nifio/a, entre educador/a y adolescente o joven del cante.

Hay que escuchar las vidas. Hay que salir del desprecio al otro.

La calle, la esquina, el cante, la puerta del liceo, el estigma, producen experiencia y, por tanto, sentidos
y existencia para estos adolescentes y jovenes. Dichos espacios les posibilita construir saberes sobre la cultura
hegeménica en que viven (esa «otra geo-cultura») y desde, allf construir aguante, resistir. Ellos y ellas dan
cuenta que en ese lugar donde hacen experiencia: el basurero, el cante, hay vida y formacién. Hay pueblo,
otras maneras de sentir, hablar, pensar, hacer.

Pareceria que, atin, la educacién tendria que ir mis alld de los sujetos individuales y preocuparse por
incluir las culturas que habitan sus centros y que también, los deshabitan desde el sin sentido que les
otorgan. Incluir las vidas desde un sentido amplio, hospedando e implicando a cada geocultura. Mirar y
escuchar las voces, palabras, sentires y haceres de esas otras vidas culturales, reconocerlas. Situarse como
institucién y situar a sus sujetos-actores en disponibilidad hacia el otro. Darle lugar a la interaccién mutua de
culturas, conversar con ese otro multiple. Otro diferente, otro desigual, otro cuerpo colectivo de otros

territorios. Ver las otras culturas y verse a sf misma como institucion educativa. Dejarse impactar, alterar por

' Aporofobia, del griego: dporos ‘carente de recursos y phobia ‘temor’, es un concepto creado (Cortina, 2017) para designar el temor y
odio a los pobres en tanto tales, patologia social del mundo actual.

101



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 85-103, 2025
ISSN 1688-6151

un mundo culturalmente extrafio. Construir la educacién y los sentidos de la educacién (siempre
provisorios) entre las culturas, entre asombros, extranamientos, experiencias diferentes y desiguales.

Hay que intentar evitar el choque de culturas, y abrir caminos dialdgicos desde un espacio de
aprendizajes y reconocimientos mutuos. Desde transformaciones conjuntas o mestizajes de la institucién
educativa con las culturas que la habitan. Dejar despertar la curiosidad por otras maneras de estar en el
mundo. Dejarse interpelar. Acercarse y reconocerse en las diferencias. Hablar, narrarse, imaginarse.
Construir saberes entre..., construir lazo social. Imaginar otras formas de vida colectiva.

Hay que darle lugar a la laicidad, a la libertad de conciencia y, del mismo modo, al reconocimiento del
otro sujeto social e individual (Maclure y Taylor, 2011). Aun estar con otras lenguas y c6digos desde la
escucha, desde la puesta en comun de miradas, saberes, sensibilidades e historias diferentes y desiguales. Un

estar entre culturas, sin saber que resultard.

Referencias

Armand Pilén, H. (2020, febrero 26). Iglesias y Estado: una distincion indispensable para la convivencia social. La Diaria.
Augé, M. (1993). Los no lugares. Espacios del anonimato. Una antropologia de la sobremodernidad. Gedisa.

Bertolini, M. (2017, junio). ¢Para qué educacién? Pensar desde la incertidumbre. Convocacion, (31), S1y ss.

Castel, R. (2004). La inseguridad social. s Qué es estar protegido? Manantial.

Chaves, M. (2005, diciembre). Juventud negada y negativizada: Representaciones y formaciones discursivas vigentes en la
Argentina contemporinea. Ultima Década, 13(23), 9-32.

Cohen, S. (2005). Estados de negacion. Ensayo sobre atrocidades y sufrimiento. Universidad de Buenos Aires.
Contreras, J. y Pérez de Lara, N. (2010). Investigar la experiencia educativa. Morata.
Cortina, A. (2017). Aporofobia; el rechazo al pobre. Un desafio para la democracia. Paidés.

DaCosta, N. (2009, abriljunio). La laicidad wuruguaya. Archives de Sciences Sociales des Religions, (146).
https://journals.openedition.org/assr/212702lang=es

Da Silveira, P. (2012). Libertad de ensefianza, libertad religiosa, secularizacién y laicidad: limites confusos y falsas asociaciones.
Pidginas de Educacidn, 5(1), 17-35.

http://www.scielo.edu.uy/scielo.php?pid=S1688-74682012000100002&script=sci_abstract

De Sousa Santos, B. (2010). Descolonizar el saber, reinventar el poder. Trilce.

Fornet-Bentancourt, R. (2000). Interculturalidad y globalizacion: ejercicios de critica filosdfica intercultural en el contexto de la
globalizacion neoliberal. DEL

Fornet-Bentancourt, R. (2009). Transformacién intercultural de la filosoffa. Topologik, (5).

Fraiman, R. y Rossal, M. (2011). De calles, trancas y botones. Una etnografia sobre violencia, solidaridad y pobreza. Ministerio del
Interior.

Kohan, W. (2020). Paulo Freire mds que nunca. Una biografia filosdfica. Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales.

Kusch, R. (1978). Esbozo de una antropologia filoséfica americana. Castafieda.

102


https://journals.openedition.org/assr/21270?lang=es
http://www.scielo.edu.uy/scielo.php?pid=S1688-74682012000100002&script=sci_abstract

Revista Fermentario, 19 (2), pp. 85-103, 2025
ISSN 1688-6151

Kusch, R. (2000-2007). Obras completas (Vol. 1). Fundacién Ross.
Kusch, R. (2000-2007). Obras completas (Vol. 2). Fundacién Ross.
Kusch, R. (2000-2007). Obras completas (Vol. 3). Fundacién Ross.
Kusch, R. (2000-2007). Obras completas (Vol. 4). Fundacién Ross.

Langon, M. (2016). Traducciones de las experiencias educativas de los demds. En M. Lobosco (Comp.), Espectros de la filosofia.
Los estados generales de la educacion filosdfica y su intervencion en la vida democritica. Biblos.

Langon, M. (2019, setiembre 27). Alumnos [Ponencia]. II Coloquio Binacional de Filosofia de la Educacién: Aluno, alumnus,
matethés, Florianépolis.

Maclure, J. y Taylor, Ch. (2011). Laicidad y libertad de conciencia. Alianza.

Real Academia Espafiola y Asociacién de Academias de la Lengua Espanola. (2019). Diccionario de la lengua espafiola.

https://dle.rac.es/.
Ricoeur, P. (1955). Histoire et réalité. Seuil.
Ruiz Barbot, M. (2017, 6 de julio). Las voces de esos «otros». La Diaria.

Ruiz Barbot, M. y Filgueira, M. (2015, 28-29 de agosto). Entre contextos educativos, las adolescencias. Entre textos, los adolescentes
[Ponencia]. III Coloquio Franco-Rioplatense. Adolescencias: textos y contextos, Montevideo, Uruguay.

Ruiz Barbot, M. y Maestro, C. (2017). Concluyendo... en los sentidos de la experiencia educativa. En V. Fachinetti y G. Plachot
(Coords.), Educacion y psicologia en el siglo xx1 (Vol.2, pp. 105-112). Universidad de la Republica.

Ruiz Barbot, M., Barcelo, J., Fachinetti, V., Maestro, C. y Plachot, G. (2017). La experiencia educativa en adolescentes y jévenes
desafiliados. El caso Jévenes en Red. En V. Fachinetti y G. Plachot (Coords.), Educacidn y psicologia en el siglo xxi
(Vol.2, pp. 65-88). Universidad de la Republica.

Saravi, G. (2015). Juventudes fragmentadas. Socializacién, clase y cultura en la construccién de la desigualdad. Facultad
Latinoamericana de Ciencias Sociales, México; Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia
Social.

Silva Balerio, D. y Ruiz Barbot, M. (Coords.). (2019). Te pesa la cana. Afectaciones subjetivas del encierro en la adolescencia.
Isadora.
http://repositorio.cfe.edu.uy/bitstream/handle/123456789/453/SilvaBalerio%2cD. Tepesalacana.pdf?sequence=2&is
Allowed=y.

Uruguay. (1967). Constitucion de la Repiiblica. https://www.impo.com.uy/bases/constitucion/1967-1967
Uruguay. (2009, 16 de enero). Ley n.° 18.437. Ley General de Educacion. https://www.impo.com.uy/bases/leyes/18437-2008

103


https://www.impo.com.uy/bases/leyes/18437-2008

