
Revista Fermentario, 19 (2), pp. 71-84, 2025 
ISSN 1688-6151 

 

 

ARTÍCULO | ARTIGO 

Fermentario V. 19, N° 2 (2025) 

ISSN 1688-6151 

Instituto de Educación, Facultad de Humanidades y Ciencias 

de la Educación, Universidad de la República. 

www.fhuce.edu.uy 

 

FILOSOFIA E EDUCAÇÃO: ENCONTROS, 
DESENCONTROS, VEREDAS 
PHILOSOPHY AND EDUCATION: CONVERGENCES, DIVERGENCES, PATHS 

FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN: ENCUENTROS, DESENCUENTROS, SENDEROS 
Nadja Hermann 

DOI: https://doi.org/10.47965/fermen.19.2.6 

Resumo: O artigo analisa como filosofia e educação se entrelaçam em seu desenvolvimento histórico, 
gerando encontros, desencontros, veredas. Primeiramente, aborda-se a relação originária entre filosofia e 
educação, nascida no mundo grego, cujo exemplo mais expressivo é a investigação filosófica de Platão, 
que se constituiu em justificação metafísica, orientando a educação para um progressivo esclarecimento 
racional. A metafísica oferece uma configuração teórica que indica os fins da educação. 
Na sequência, expõe-se o modo de relação estabelecido entre filosofia e educação na modernidade, 
quando o desenvolvimento do saber empírico e da ciência experimental alteram pela base a natureza 
dessa relação, ocasionando a perda de legitimidade do saber filosófico que pretendia uma visão de 
unidade do ser e da realidade, do qual as categorias educacionais seriam deduzidas. Na medida em que a 
educação é dominada pelo método científico, que enquadra o ser humano em categorias quantificáveis, há 
um recuo da filosofia. Num terceiro momento, tendo como referência a consideração inevitável das 
mudanças históricas ocorridas no pensamento e da crítica à razão totalizadora, aponta-se para outra 
articulação entre filosofia e educação, segundo a qual a filosofia pode ser chamada a contribuir pela 
análise crítica de como os conceitos são pensados, direcionando o processo educativo. Isto é 
exemplificado na discussão crítica a respeito do conceito de Bildung (Reichenbach, 2003), por meio da 
reconhecimento de seu caráter subversivo que projeta a formação como autoeducação. O artigo conclui 
que a filosofia, num diálogo aberto com educação, interpreta questões da formação justamente ali onde 
outros âmbitos do saber já não encontram respostas, como foram pavimentados determinados caminhos, 
como se estabeleceram os conceitos e quais seus limites. 
Palavras-chave: filosofia, filosofia da educação, relação entre filosofia e educação. 
Resumen: El artículo analiza cómo la filosofía y la educación se entrelazan en su devenir histórico, 
generando encuentros, desencuentros, senderos. Inicialmente, se aborda la relación original entre filosofía 
y educación, nacida en el mundo griego, cuyo ejemplo más expresivo es la investigación filosófica de 

71 

http://www.fhuce.edu.uy/
https://doi.org/10.47965/fermen.12.1


 
 

Revista Fermentario, 19 (2), pp. 71-84, 2025 
ISSN 1688-6151 

Platón, que constituye una justificación metafísica, y que orienta la educación hacia un progresivo 
esclarecimiento racional. La metafísica ofrece una configuración teórica que indica los fines de la 
educación. Luego, se expone el modo de relación que se establece entre filosofía y educación en la 
modernidad, cuando el desarrollo del conocimiento empírico y de la ciencia experimental altera 
fundamentalmente la naturaleza de esa relación, y provoca la pérdida de legitimidad del conocimiento 
filosófico, que apuntaba a una visión de unidad del ser y la realidad, de la que se deducirían las categorías 
educativas. En la medida en que la educación esté dominada por el método científico, que encuadra a los 
seres humanos en categorías cuantificables, se produce un retroceso respecto de la filosofía. En un tercer 
momento se señala otra articulación entre filosofía y educación, y se toma como referencia la inevitable 
consideración de los cambios históricos ocurridos en el pensamiento y la crítica a la razón totalizadora, 
según la cual la filosofía puede estar llamada a contribuir a través de la acción crítica al análisis de cómo 
se piensan los conceptos, orientando el proceso educativo. Esto se ejemplifica en la discusión crítica del 
concepto de Bildung (Reichenbach, 2003), a través del reconocimiento de su carácter subversivo, que 
proyecta la formación como autoeducación. El artículo concluye que la filosofía, en diálogo abierto con la 
educación, interpreta cuestiones formativas, precisamente donde otras áreas del conocimiento ya no 
encuentran respuestas, cómo fueron pavimentados ciertos caminos, cómo se establecieron los conceptos y 
cuáles fueron sus límites. 
Palabras clave: filosofía, filosofía de la educación, relación entre filosofía y educación. 
Abstract: The article analyzes how philosophy and education are intertwined in their historical 
development, provoking convergences, divergences, paths. Firstly, the original relationship between 
philosophy and education is addressed, as originated in the Greek world, the most expressive example of 
which is Plato's philosophical investigation, which constituted a metaphysical justification, guiding 
education towards a progressive rational elucidation. Metaphysics offers a theoretical configuration that 
indicates the ends of education. 
Next, the mode of relationship established between philosophy and education in modernity is exposed, 
when the development of empirical knowledge and experimental science fundamentally alter the nature of 
this relationship, causing the loss of legitimacy of philosophical knowledge that aimed at a vision of unity 
of being and reality, from which educational categories would be deduced. To the extent that education is 
dominated by the scientific method, which frames human beings in quantifiable categories, there is a 
retreat from philosophy. Thirdly, taking as reference the inevitable consideration of the historical changes 
that have occurred in thought and the critique of totalizing reason, we point at another articulation 
between philosophy and education, according to which philosophy can be called upon to contribute 
through the critical analysis of how concepts are thought out, directing the educational process. This is 
exemplified in the critical discussion regarding the concept of Bildung (Reichenbach, 2003), through the 
recognition of its subversive character that projects training as self-education. The article concludes that 
philosophy, in an open dialogue with education, interprets questions of training precisely where other 
areas of knowledge no longer find answers, how certain paths were paved, how concepts were established 
and what their limits were. 
Keywords: philosophy, philosophy of education, relationship between philosophy and education. 

Não se trata de algo inconsequente, mas a respeito de como devemos viver. 

Platão, A República. 

A relação entre filosofia e educação não é linear nem simples; ao contrário, é complexa, 

oblíqua talvez, e o modo como se configura tal relação imprime marcas expressivas na 

compreensão da formação humana. Acredito que o modo mais consistente de abordá-la é 

pela perspectiva histórica, pois sabemos da relevância da historicidade na vida humana e na 

compreensão de como esses saberes —filosofia e educação— se entrelaçam, gerando 

encontros, desencontros, veredas diversas. Afinal, só compreendemos a nós mesmos e aos 

outros —dimensões constitutivas da formação— investigando como nos tornamos quem 

72 



 
 

Revista Fermentario, 19 (2), pp. 71-84, 2025 
ISSN 1688-6151 

somos, uma espécie de investigação histórica sobre o próprio desenvolvimento de nossa 

racionalidade. 

Primeiramente, abordarei a relação originária entre filosofia e educação que possui 

um enraizamento comum. Ambas partilham um vínculo nascido no mundo grego, em que o 

logos tem uma dimensão formativa, centrado na razão, na motivação lógica que exige da 

filosofia uma relação pedagógica com a polis, sustentada na comunicação da verdade, na 

liberdade de transmitir os pensamentos de forma viva, preparando o homem para a arriscada 

«travessia» da vida» (Platón, 1986, p. 81, 85d), como diz Platão, no Fédon. Nessa 

perspectiva, o destino da polis determinava as preocupações educativas. 

Num segundo passo da exposição, desenvolvo o modo de relação estabelecido entre 

filosofia e educação na modernidade, quando o desenvolvimento do saber empírico e da 

ciência experimental alteram pela base a natureza dessa relação. A ciência e seus saberes 

particulares passam a invadir toda a realidade, deixando «insatisfeita uma necessidade última 

da razão, ou seja, a de preservar a unidade no conjunto do ser» (Gadamer, 2000, p. 24). A 

filosofia viu-se estreitada, por um lado, pelo avanço de um modelo de racionalidade próprio 

do método científico e pela busca de certeza e, por outro, enfrentou a perda de legitimidade 

do saber filosófico que pretendia uma visão de unidade do ser e da realidade, do qual as 

categorias educacionais seriam deduzidas. Na modernidade o saber científico passa a 

influenciar intensamente a compreensão do processo formativo. Num terceiro momento, 

tendo como referência a consideração inevitável das mudanças que ocorrem no pensamento 

diante da emergência da consciência histórica (Gadamer, 2009, p. 129) e da crítica à razão 

totalizadora, aponto para outro modo de articulação entre filosofia e educação, trazendo 

subsídios para pensar as questões educativas numa racionalidade alargada, em diálogo de 

saberes. 

I 
Comecemos com a filosofia, um tema fascinante, de difícil abordagem devido à sua longa 

tradição, forjada por muitos pensadores, que criaram modos diversos de filosofar, o que 

invalida uma suposta forma rígida e canônica desse filosofar. De qualquer modo, a filosofia 

reúne algumas características que se configuraram ao longo da tradição, tais como um 

73 



 
 

Revista Fermentario, 19 (2), pp. 71-84, 2025 
ISSN 1688-6151 

discurso argumentativo com pretensão de verdade, um exercício reflexivo e crítico da razão, 

uma radicalidade de questionamento, no sentido de ir à raiz dos problemas. Mas, para além 

dessas características metodológicas, a filosofia se relaciona com o questionamento surgido 

pelo espanto diante da vida, pensa a própria vida e, desde seus primórdios, é uma teoria da 

arte de viver, que pensa as possibilidades da existência, o sentido da ação humana em todas as 

suas manifestações. Com Sócrates a filosofia surge como uma reflexão coletiva, uma forma de 

vida que não é orientada por dogmas, mas que possibilita aos homens se comunicarem 

livremente para pensar a melhor forma de vida. 

Platão, um dos mais destacados pensadores, inventou a filosofia como a conhecemos 

hoje (Williams, 2000) e, dentro da amplitude de temas abordados, deixa claro que seus 

diálogos não ensinam isto ou aquilo mas abrem a mente dos interlocutores para uma busca de 

sentido, o que configura uma dimensão pedagógica de esclarecimento a respeito de crenças, 

saberes e modos de orientação de vida. Nessa tradição, a meta da filosofia é a razão, o logos. O 

critério para educar é racional e por isso Platão se notabilizou por não aceitar o argumento dos 

sofistas de que o verdadeiro é o que parece, aquilo que tem efeito na vida humana. A redução 

do lógico ao psicológico não convence Platão, mas ele reconhece que há uma tensão entre 

subjetivo e objetivo, entre o interior e o exterior. E como a razão não aceita a contradição, a 

subjetividade é também objetividade. Sobre isso observa Samuel Scolnicov (2006): 

A razão, para Platão, não é intelectualidade pura. Ela tem raízes nas 
emoções mais básicas, ou melhor: as emoções ditas básicas são 
consideradas por Platão degenerações da razão, impulsos obscuros, 
não plenamente conscientes de sua própria natureza e de seus 
objetos próprios. A ascensão ao cume da objetividade racional do 
Banquete não é uma trajetória que conduz para fora, mas um 
esclarecimento gradual da interioridade da alma, uma descida às 
profundezas da emotividade psíquica para descobrir sua verdadeira 
natureza racional (p. 29). 

Isso, contudo, não é a mesma coisa que a racionalização no sentido moderno, pois tanto 

para Platão como para Sócrates a interioridade não é a subjetividade moderna, antes disso, o 

ápice da dimensão cognitiva da razão é também o ápice da emoção, como alerta Scolnicov. A 

investigação filosófica em Platão tem em comum com a educação o empenho em conduzir a 

74 



 
 

Revista Fermentario, 19 (2), pp. 71-84, 2025 
ISSN 1688-6151 

alma para um progressivo esclarecimento, por meio de um conjunto de perguntas e respostas, 

partindo de uma situação concreta, de forma que o homem descubra sua verdadeira natureza 

racional. Esse ponto de intersecção faz do processo educativo o esforço de clarificação da 

opinião, de superação das contradições, de um voltar-se para o bem e para o bem viver e, por 

isso, o mito da caverna platônico exige uma transformação no modo como enfrentamos o 

mundo, exige um novo papel da razão da vida humana (Scolnovic, p. 2006, p. 34). A imagem 

do homem que se liberta da caverna transformou-se e serviu como um modelo do 

pensamento metafísico para fundamentar a educação. E, embora esse modelo tenha sido 

muitas vezes modificado, permaneceu a estrutura básica de que o lado racional do homem 

deve cuidar de seu lado animal, por meio da educação, de modo a torná-lo humano (Lassahn, 

1991, p. 8). Desde Platão até Sigmund Freud, a paideia representa a esperança de que o 

impulso agressivo do homem possa ser dominado, que ele possa racionalmente agir, 

constituir-se a si mesmo. Muitos projetos educativos no ocidente foram apoiados nesse 

fundamento metafísico. 

Compreender esse papel da razão no processo formativo já é resultado do trabalho 

filosófico que tem origem no espanto, na admiração, na perplexidade diante do mundo. Nas 

palavras de Platão no Teeteto essa admiração é própria do filósofo: «Isto e não outra, 

efetivamente, é a origem da filosofia» (Platón, 1988, p. 202, 155d). Como sabemos, esse 

impulso para perguntar não se extingue, tem um amplo alcance que se articula em 

profundidade com o pensamento, gerando novas perguntas. Não é uma mera curiosidade, 

pois cada pergunta reivindica explicações mais engenhosas diante de todos os fenômenos do 

cosmos, da vida, da natureza. Esse espanto, segundo Martin Heidegger (1973), «carrega a 

filosofia e impera em seu interior» (p. 219). Quando se inicia o processo de filosofar pelo 

logos, o homem inventa uma forma de pensamento que é transmitida pela educação ao longo 

dos séculos. 

A filosofia não nasce da pura espontaneidade, mas da pressão dos problemas de nosso 

ambiente cultural que impulsiona um processo interminável de investigação, de desejo de 

saber, como nos diz Aristóteles (1994) na abertura da Metafísica. Esse desejo de saber 

conduziu também à problematização da educação, um modo de inquietação com a forma de 

condução do sistema educativo no mundo grego, que produziu diferentes respostas. Foi 

75 



 
 

Revista Fermentario, 19 (2), pp. 71-84, 2025 
ISSN 1688-6151 

iniciado com os sofistas que tinham «uma consciência profunda acerca da complexidade das 

questões humanas e sociais» (Scolnicov, 2006, pp. 15-16) e teve continuidade com Platão, 

que, como vimos, é emblemático do amadurecimento da consciência pedagógica pelos 

antigos gregos na busca da formação humana voltada para o bem, na ideia de que o homem 

pode formar-se. Aqui os caminhos entre filosofia e educação se entrecruzam, pavimentando a 

longa estrada dos fundamentos metafísicos da formação humana. Posteriormente, a crítica à 

metafísica influirá no modo de entender a natureza humana e a educação que lhe convém. 

II 
Os fundamentos, com suas variações depois de Platão, conferem à educação um quadro 

categorial de estruturas do ser, um solo seguro, sob o qual seria possível assentar a vida 

humana plena, integrada na totalidade cósmica e social: uma busca de antídoto para a falta, a 

transitoriedade, a particularidade. Numa dinâmica complexa, filosofia e educação geram 

entrecruzamentos diversos, articulados e pavimentados, sobretudo, pela metafísica que 

oferece um conjunto de conceitos, uma configuração teórica que indica os fins da educação, o 

que é a natureza humana, o que é o sujeito, o que é vida moral, o que é aperfeiçoamento etc. 

O idealismo alemão é exemplar de um tipo de fundamentação metafísica, pois o ideal é 

determinado apenas na ideia. Diz Immanuel Kant (1989): «a razão humana contém não só 

ideias, mas também ideais» que «tem força prática (como princípios reguladores) e sobre eles 

se funda a possibilidade de perfeição de certas ações» (p. 486, B597). Daí que a Bildung —um 

dos conceitos mais importantes na trajetória educativa do Ocidente— cuja fundamentação 

idealista «é a viagem sem fim do indivíduo em direção a si mesmo como parte da humanidade 

ideal» (Masschelein e Ricken, 2003, p. 140). Essa ideia de humanidade, orientada para uma 

vida independente, autônoma e autodirigida, viu-se constrangida a revisões de sua 

justificação, ao serem indicados os limites do sujeito racional, que mantém formas variadas de 

dependência dos outros, das paixões e vícios, dos costumes, como se observa no decorrer dos 

séculos XIX e XX, pelo movimento intelectual conduzido por Friedrich Nietzsche, Freud, 

Michel Foucault, Theodor Adorno, Max Horkheimer, Ludwig Wittgenstein, entre outros, 

que denunciam as ilusões do sujeito autônomo. Ou seja, somos subjetivados numa rede de 

relações da qual não temos controle e não dispomos de plena autonomia para conduzir nossas 

76 



 
 

Revista Fermentario, 19 (2), pp. 71-84, 2025 
ISSN 1688-6151 

escolhas, cujo epítome se encontra na afirmação de Freud de que «o ego não é o senhor de sua 

própria casa» (Freud, 2009, p. 7), ao abordar nossos ferimentos narcísicos, de natureza 

psicológica. O comportamento tem motivações que escapam à consciência, não sendo 

transparente a si mesmo como pressupõe o conceito de autonomia. A quebra de um poder 

absoluto da razão autônoma, de uma independência da vida do espírito e da pretensão de 

abranger a totalidade, desestabiliza a ideia de fundamentos do quais seriam derivadas as 

orientações educativas. Se a filosofia significou, até a modernidade, o desejo de saber e uma 

espécie de suma conceitual dos conhecimentos, da qual poderíamos ter uma interpretação 

segura da natureza humana, certamente ela perde o monopólio interpretativo da cultura e a 

especialização das disciplinas científicas com suas descrições sobre a realidade e a natureza 

humana passa a dominar. Com o avanço dos processos de modernização, os impactos da 

racionalidade científica produziram resultados cada vez mais incontestáveis, que encurralaram 

o saber metafísico e forçaram essa forma de fazer filosofia a uma autocrítica. Nesse contexto, 

Nietzsche (1988) carregou nas tintas ao criticar o problema do idealismo e da metafísica, 

produzindo o célebre veredito: «espírito puro é mentira pura» (p. 175). 

A ideia de uma natureza humana essencialista e imutável, regida por ordem divina ou 

por lei natural (como era compreendida por uma tradição metafísica, anterior ao movimento 

moderno) é rechaçada não apenas pela própria crítica filosófica como também pelas novas 

interpretações da biologia, psicologia, sociologia e antropologia que têm em comum uma 

posição antifundamentos metafísicos. A educação ficou dominada pelo método científico 

que enquadra a natureza do ser humano em categorias quantificáveis. Qualquer pretensão de 

unificar o saber numa totalidade fica cada vez mais submetida ao ceticismo já que os saberes 

científicos são particulares e lhes interessa seu próprio progresso no domínio da natureza. 

É também importante registrar que, no âmbito da influência da racionalidade 

científica, no século XVIII, surge a discussão da pedagogia como disciplina científica, seu 

status como ciência, resultando num desencontro entre educação e filosofia,1 que não apenas 

assinala o início de um processo de emancipação, mas também, nas próximas décadas, assinala 

1 O emprego da pedagogia como uma nova ciência da educação apareceu na Alemanha, em torno de 1770. A 
criação da disciplina pedagogia, na Universidade de Halle, sob a responsabilidade de Ernst Trapp, em 
1779, é referida como o começo da separação institucional entre a pedagogia e a filosofia (Frischmann e 
Mohr, 1997, p. 9). 

77 



 
 

Revista Fermentario, 19 (2), pp. 71-84, 2025 
ISSN 1688-6151 

a crescente retirada da filosofia da tematização de questões educativas. Com esse recuo, a 

educação tem cada vez mais seu campo definido pelas ciências e pela crescente penetração dos 

procedimentos considerados próprios da ciência e da tecnologia. Não seria exagero afirmar 

que tal desenvolvimento conduziu aos atuais fenômenos de virtualização e algoritimização 

decorrentes do avanço das tecnologias digitais e de inteligência artificial que produzem forte 

impacto nos processos formativos, na medida em que atuam sobre desejos e vontades, 

constrangendo as escolhas e a autodeterminação para transferi-las à determinação dos 

algoritmos. Há também o emprego intenso de ensino virtual, em que os processos interativos 

aluno-aluno e aluno-professor são substituídos pela interação homem-máquina, cujos 

prejuízos já são detectáveis.2 

Sob pressupostos de uma natureza humana determinável e controlável, as tecnologias 

prosseguem sua marcha com promessas sedutoras e projetam um cenário em que cada vez 

mais há manipulação da subjetividade, em que ideias como autonomia, autogoverno, 

liberdade etc. são totalmente distorcidas e deflacionadas. Para falar com Hegel, o espírito 

humano não se reconhece nessas objetivações. Além disso, um procedimento comum às 

ciências —como a previsibilidade— torna-se problemático para educação, uma vez que o ser 

humano se defronta com a questão da liberdade, que traz sempre novas surpresas. Nada 

assegura o resultado de um processo educativo (e a isso voltarei mais adiante), pois estamos 

sempre sujeitos aos riscos de não obtermos a transformação esperada, o ideal sonhado. Ou 

seja, se estabelece uma situação paradoxal, pois a ciência e, sobretudo, a tecnologia acenam 

com possibilidades que elas mesmas não podem cumprir; almejam controle e previsão e o 

homem escapa a esse processo. Nesse ponto, os caminhos entre filosofia e educação estão 

afastados. 

III 
Tentemos compreender agora como se estabelece a relação entre educação e filosofia na 

situação contemporânea. Certamente há pressão para a filosofia justificar-se em comparação 

com as ciências, cujos poderes ainda exercem muito fascínio. Mas quanto mais as ciências 

avançam, mais se evidencia o papel da filosofia porque seu modo de colocar os problemas tem 

2 Ver Desmurget (2023); Carr (2011). 

78 



 
 

Revista Fermentario, 19 (2), pp. 71-84, 2025 
ISSN 1688-6151 

um proprium. A filosofia tem sua arte própria, pois seu objeto, diferente da ciência, não 

provém de dados empíricos, mas é obtido reflexivamente e feito de forma radical (aquelas 

características que lhe são específicas) voltada contra aquilo que se acredita habitualmente, 

contra os preconceitos, o que pode contrariar muitas certezas cotidianas (em relação a esse 

aspecto, percebe-se a herança socrática). 

O modo de filosofar como queria Kant, segundo o qual a filosofia seria o tribunal da 

razão, o juiz supremo perante a cultura como um todo, foi colocado sob suspeição, 

estabelecendo um recuo quanto à pretensão totalizadora da filosofia. Consciente disso, Jürgen 

Habermas (1989) sugeriu «trocar o papel insustentável [da filosofia] de indicador de lugar 

pelo papel de guardador de lugar e intérprete» (p. 17). Um papel sem dúvida mais modesto. 

Já que a filosofia não é mais a ciência primeira como pressupunha a metafísica, cabendo-lhe 

uma posição mais humilde diante das ciências e de outras expressões simbólicas, dialogando, 

interpretando os paradoxos e as tensões geradas nas relações com o mundo. Se a «filosofia não 

tem na mão a chave para a solução dos problemas do mundo» (Habermas, 2008, p. 181) e a 

voz do filósofo não é a primeira nem a última, a filosofia se candidata a debater com outras 

áreas as questões que preocupam nosso tempo. 

Diante dessa redefinição do papel da filosofia, qual a relação entre filosofia e educação 

hoje? A filosofia não é colocada antes ou depois de outras ciências, mas está ao lado delas. Ela 

se ocupa com perguntas para as quais a ciência não tem resposta. Está ao lado e com a 

educação, não para negar os aportes da ciência, mas para mostrar como determinados 

problemas são pensados. 

A filosofia produz uma forma de sabedoria essencialmente crítica, que pode e deve 

participar no equacionamento e na resolução de problemas, que vão além de soluções técnicas 

e políticas que as ciências apontam para a educação, pois o que está em questão é como estes 

problemas são pensados, ou ainda, perceber que «o próprio modo de pensar é parte do 

problema», como diz Gernot Böhme (2015). Vejamos um exemplo no modo de pensar a 

formação: a ação educativa é orientada por meio de um conceito de Formação (Bildung) ou 

de constituição do eu que inclui um componente subjetivo e um objetivo. O caráter objetivo 

se refere a cultura num sentido amplo, com as interpretações racionais do mundo: científicas, 

filosóficas, estéticas, éticas; enquanto que a dimensão subjetiva se refere à apropriação da 

79 



 
 

Revista Fermentario, 19 (2), pp. 71-84, 2025 
ISSN 1688-6151 

substância objetiva da cultura. Esse conceito de formação exige um homem livre, autônomo, 

reconciliado com o mundo, sem contradição entre objetividade e subjetividade. No entanto, 

o conceito mostrou-se por demais ambicioso (Reichenbach, 2003), justamente porque a 

exigência de que a educação seria uma força a conduzir o homem a certo ideal, um eu 

consistente e unificado, tornou-se muito elevada e, ao não se sustentar, fracassa. Do ponto de 

vista filosófico, é a perda da base metafísica. Do ponto de vista da prática, é a perda das 

ilusões. Isso tudo exige novos diálogos entre filosofia e educação com vistas ao esclarecimento 

a respeito de como pensamos a educação. O professor precisa operar com as contradições 

desse processo, pois ele sabe que, a despeito de tentar apresentar-lhe o mundo como diz 

Hannah Arendt, há que se instaurar no aluno algo um auto mover-se, agir por si mesmo, mas 

isto não está assegurado e tampouco o professor detém controle sobre tal situação. 

Diante de tais dificuldades, tenta-se encontrar substitutos para a formação, sendo o caso 

mais conhecido educação para as competências ou para o desenvolvimento de habilidades que 

interessam ao mercado, valendo-se dos costumeiros apelos à utilidade, aos imediatismos de 

mercado, num explícito estreitamento do conceito forjado pela tradição. Sabemos que isso 

não resolve e só com muito cegueira poderíamos aceitar tal substituição. O que pode 

esclarecer o caráter ambicioso do conceito de formação é a investigação filosófica ao constatar 

que o problema está no modo de pensar a educação, sob inalcançáveis metas. Ao fazer uma 

crítica ao conceito clássico de Bildung, Roland Reichenbach (2003) reconhece que há nela «o 

momento subversivo» que a faz «incontrolável», o que contradiz «o pensamento pedagógico 

que parece necessitar de sentimentos de auto-ilusão», uma vez que aposta na «onipotência do 

ensino» ou tem ansiedade por uma «intensa precisão teórica» (p. 204), de forma a assegurar 

determinadas finalidades. A autodeterminação do sujeito é, por princípio, indisponível à 

educação. Portanto, seja qual for a experiência, nada assegura o resultado de um processo 

formativo, que articula de forma aberta a relação do sujeito com o mundo. Assim, o resultado 

do processo educativo é sua própria negação, no sentido de que o aluno, mediado pelo 

professor, é quem conduzirá seu futuro. Disso não se conclui que não devemos envidar 

esforços na direção da formação, esforços de mostrar, desafiar, oferecer conhecimentos, 

caminhos. 

80 



 
 

Revista Fermentario, 19 (2), pp. 71-84, 2025 
ISSN 1688-6151 

A «subversão» da Bildung refere-se ao fato de que não se pode fazer a formação do 

outro, nem garanti-la pela mediação do ensino. A formação envolve a liberdade subjetiva, o 

interior, que escapa à determinação externa. Educação é sempre autoeducação (Gadamer, 

2000; Reichenbach, 2003). Isso, contudo, não significa que a formação seja um processo 

soberano de desenvolvimento. Por que ele não é soberano? Porque 

não podemos decidir se ou como somos transformados, tocados, 
afetados por um encontro com uma pessoa que amamos e 
respeitamos, ou uma pessoa que desprezamos, por um livro que 
lemos, uma ideia interessante que aprendemos sobre algo, uma 
experiência pessoal, e assim por diante… Este tipo de «subversão» 
pode ser entendido como uma expressão de liberdade, uma 
liberdade que transforma o ser humano em uma pessoa 
(Reichenbach, 2003, p. 204). 

Trata-se de um processo interno, mas não fechado em si mesmo; ao contrário, é para 

fora de si, porque se articula com o outro, com experiências diversas, inclusive degeneradas. 

Esses aspectos sombrios só causam preocupação, alerta Reichenbach, para quem afirma 

rigidamente a autonomia kantiana (que constituiu um fundamento da educação) como o 

mais alto objetivo da Bildung. Mas, pergunta-se Reichenbach (2003): 

com que tipo de razões ainda podemos nos convencer de que 
Bildung tem de ser medida pelo indivíduo mais grandioso, que 
participa da racionalidade universal e que toma decisões autônomas? 
É ainda útil e sábio ver a autonomia como autodeterminação na 
liberdade, o que, evidentemente, é um estado das coisas para os seres 
humanos, do ponto de vista empírico, altamente improvável (cf. 
Meyer-Drawe, 1998, p. 3l)? Não seria mais sensato pressupor a 
não-soberania, a liberdade não-autônoma como condição de 
possibilidade da Bildung? (p. 204). 

A liberdade não-autônoma da Bildung não é inferior a autonomia moral kantiana. 

Afinal o conceito de autonomia é um pressuposto teórico e prático, de natureza não empírica 

que «nunca pode ser «medido» plenamente (como pretendem psicólogos e cientistas 

sociais). Esse modo de ver as coisas, segundo a análise de Reichenbach, não contraria a visão 

de autonomia moral de Kant, que sabia tratar-se de um conceito não empírico, árido, e, como 

tal, não pode ser medido, nem em seus aspectos internos, nem em suas manifestações 

81 



 
 

Revista Fermentario, 19 (2), pp. 71-84, 2025 
ISSN 1688-6151 

exteriores. Portanto, uma consciência filosófica elucida a existência de aspectos não 

controláveis na formação que podem ser melhor descritos como a liberdade do sujeito 

expressa como um ato produtivo de si mesmo, uma criação de si. Há no processo formativo 

um aspecto refratário à explicação causal. Por mais que as teorias científicas formulem 

explicações da natureza humana, não há como elidir aquele fundo que permanece 

inexplicável, não dominável. Aí, mais uma vez, a filosofia pode esclarecer/redimensionar o 

conceito de educação/formação, lembrando o famoso aforismo de Heráclito: «Mesmo 

percorrendo todos os caminhos jamais encontrarás os limites da alma, tão profundo é o seu 

logos» (Heráclito, 2009, p. 323). 

Um conceito de formação que desconsidere tal complexidade e a contingência da vida 

torna-se disfuncional. A tarefa da filosofia, portanto, é pensar a formação em sua 

complexidade histórica e em diálogo com a educação. Cabe-lhe questionar tudo o que parece 

evidente, tudo aquilo que é aparentemente óbvio e compreender questões e problemas da 

educação em sua historicidade, como foram pavimentados determinados caminhos, como se 

estabeleceram conceitos, quais seus limites. 

O encontro entre filosofia e educação é produtivo na medida em que a filosofia pode 

continuar a fazer perguntas ali onde outros já encontraram uma resposta há muito tempo, 

mostrando inclusive como determinadas linguagens e categorias conceituais restringem ou 

facilitam o que podemos dizer sobre educação. Esse é o caráter extraordinário da filosofia na 

própria vida que provoca perplexidade, pois, como Kant (1989) chamou atenção, a razão 

humana se vê «atormentada por questões que não pode evitar, pois lhe são impostas pela sua 

própria natureza» (p. 3, A VII). 

A filosofia ousa pensar o pensamento, recolher suas próprias perdas como 

recomendaria Hegel e projetá-las em outra perspectiva, em outro horizonte. Ou seja, fazer 

experiência com o pensamento. Ficando à margem da própria possibilidade de uma reflexão 

filosófica, a educação corre o risco de se deixar capturar por conceitos que nada mais são do 

que pálidos reflexos da «vida do espírito», para falar com Hannah Arendt, apequenando-se 

em aprisionamentos epistemológicos e culturais. A filosofia pode auxiliar na difícil tarefa de 

educar, sobretudo por insistir na reflexão, no pensamento, especialmente quando imperar no 

interior dos educadores uma postura reflexiva, que possa redimensionar a formação humana 

82 



 
 

Revista Fermentario, 19 (2), pp. 71-84, 2025 
ISSN 1688-6151 

para além daquilo que é dito pela ciência e, sobretudo, indicar os limites de um idealismo mal 

entendido que arrasta a educação para o excessivo salvacionismo. 

Ao intitular esse texto de «Filosofia e educação: encontros, desencontros, veredas», 

tomei de empréstimo da obra Grande Sertão: Veredas, de João Guimarães Rosa, o termo 

veredas para enfatizar que estas não são grandes caminhos, são atalhos, caminhos secundários, 

que escapam ao caminho principal. Em seus entrecruzamentos, educação e filosofia podem se 

encontrar numa vereda, escapar do caminho principal quando este está associado a uma 

entorpecida normalidade, a uma apatia moral, a um encarceramento tal das ideias que 

bloqueia as possibilidades imaginativas. Para encontrar uma vereda é preciso fazer um 

estranhamento à normalidade, deixar-se instigar pelas perplexidades. Como Riobaldo, 

personagem de Grande Sertão, que se propunha rastrear uma ideia «por fundo de todos os 

matos» (Guimarães Rosa,1985, p. 14), porque nessas veredas que surgem no sertão «não se 

tem onde se acostumar os olhos, toda firmeza se dissolve» (Guimarães Rosa,1985, p. 294). A 

firmeza que se dissolve é o reconhecimento de que tudo está sempre em questão. E não há 

nada afora a filosofia que possa fazer justiça a isso, uma vez que ela é esse esforço próprio do 

ser humano de pensar a vida, o cosmos, as relações entre os homens. Nesse esforço, 

problematizar a educação é uma inescapável tarefa daqueles que tem consciência filosófica a 

respeito da complexidade das questões humanas. 

Referências 
Aristóteles. (1994). Metafísica.  Gredos. 

Böhme, G. (2015). Philosophie für jedermann? Über Zugangsschwellen zur Philosophie. Information Philosphie. 
https://www.information philosophie.de/?a=1&t=7907&n=2&y=1&c=59# 

Carr, N. (2011). A geração superficial. O que a Internet está fazendo com nosso cérebro. Agir. 

Desmurget, M. (2023). A fábrica de cretinos digitais. Os perigos das telas para nossas crianças. Vestígio. 

Freud, S. (2009). Eine Schwierigkeit der Psychoanalyse. 
https://www.gutenberg.org/files/29097/29097-h/29097-h.htm 

Frischmann, B., & Mohr, G. (1997). Einleitung. In B. Frischmann & G. Mohr (Ed.), Erziehungswissenschaft, 
Bildung, Philosophie (pp. 9-18). Deutscher Studien Verlag. 

Gadamer, H.-G. (2009). Herança e futuro da Europa. Edições 70. 

Gadamer, H.-G. (2000a). Acotaciones hermenéuticas.  Trotta. 

Gadamer, H.-G, (2000b). Erziehung ist sich erziehen. Kurpfälzischer Verlag. 

Guimarães Rosa, J. (1985). Grande sertão: veredas. Nova Fronteira. 

83 

https://www.information/


 
 

Revista Fermentario, 19 (2), pp. 71-84, 2025 
ISSN 1688-6151 

Habermas, J. (1989). Consciência moral e agir comunicativo. Tempo Brasileiro. 

Habermas, J. (2008). Ich bin alt, aber nicht fromm geworden. In M. Funken (Ed.), Über Habermas: Gespräche 
mit Zeitgnossen (pp. 181-190). Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 

Heidegger, M. (1973). O que é isto —a filosofia? Abril Cultural. 

Heraklit (2007). Fragmente und Zeugnisse. In G. Fink, N. Holzberg, R. Nickel, & B. Zimmermann, Die 
Vorsokratiker (Vol. 1, pp. 284-369). Artemis & Winkler. 

Kant, I. (1989). Crítica da Razão Pura. Fundação Calouste Gulbenkian. 

Lassahn, R. (1991). Sobre la olvidada naturaleza del hombre. Educación, (43), 7-23. 

Masschelein, J., & Ricken, N. (2003). Do we (still) need the concept of Bildung? Educational Philosophy and 
Theory, 35(2), 139-154. 

Nietzsche, F. (1988). Der Antichrist (Vol. VI). Berlin/New York. 

Platón. (1986). Fedón (Vol. III). Gredos. 

Platón. (1988). Teeteto (Vol. V). Gredos. 

Reichenbach, R. (2003). Beyond Sovereignity. The Twofold Subversion of Bildung. Educational Philosophy and 
Theory, 35(2), 201-209. 

Scolnicov , S. (2006). Platão e o problema educacional. Edições Loyola. 

Williams, B. (2000). Platão. Editora Unesp. 

84 


