
Revista Fermentario, 19 (2), pp. 60-70, 2025 
ISSN 1688-6151 

 

 

ARTÍCULO | ARTIGO 

Fermentario V. 19, N° 2 (2025) 

ISSN 1688-6151 

Instituto de Educación, Facultad de Humanidades y Ciencias de 

la Educación, Universidad de la República. www.fhuce.edu.uy 

 
 

DAS ALIANÇAS ENTRE PEDAGOGIA E FILOSOFIA: 
DINÂMICA VARIABILÍSTICA E PRECURSOR SOMBRIO 
SOBRE LAS ALIANZAS ENTRE PEDAGOGÍA Y FILOSOFÍA: UNA DINÁMICA DE 
VARIABILIDAD Y UN OSCURO PRECURSOR 

Gláucia Figueiredo1 

Universidade Federal do Pampa 

DOI: https://doi.org/10.47965/fermen.19.2.5 

 
Resumo 
O artigo em questão apresenta pistas acerca do funcionamento de uma Pedagogia que não é compreendida como 
uma operadora do campo da educação, tampouco uma instrumentalizadora didática dos processos educacionais e 
muito menos um domínio científico ou social. A principal preocupação norteadora desta proposição se relaciona 
ao aparecimento corrente de falsos problemas (Deleuze, 2006b) que enredam tanto a Filosofia quanto a Pedagogia 
numa rede de acepções identitárias. Por isso, ao constatar que estes problemas são fortalecidos através da presença 
veemente da Filosofia da Representação, nutrindo tanto o pedagógico quanto o filosófico, há que apostar na 
criação de saídas da lógica representacional através do funcionamento conectivo, via problemas singulares, dos dois 
saberes em questão. 
Palavras-chaves: Filosofia, Pedagogia, Representação. 
Resumen 
El presente artículo busca proporcionar elementos sobre el funcionamiento de una pedagogía que no es diseñada 
como un operativo del campo de la educación, ni como una instrumentalizadora de los procesos educativos y 
didácticos, tampoco como un dominio científico o social. La principal preocupación de esta proposición se refiere 
a la aparición de los falsos problemas (Deleuze, 2006b) que involucran tanto Pedagogía como Filosofía en una red 
de acepciones identitarias. Por lo tanto, cuando se constata que estos problemas se encuentran reforzados por la 
presencia de la filosofía de la representación, alimentando tanto a la pedagogía como a la filosofía, se debe apostar 
en la creación de salidas de las lógicas representacionales a través del funcionamiento conectivo, vía problemas 
singulares, de los dos saberes en cuestión. 

1 glaufig@gmail.com 
 

60 

http://www.fhuce.edu.uy/
https://doi.org/10.47965/fermen.12.1
mailto:glaufig@gmail.com


Revista Fermentario, 19 (2), pp. 60-70, 2025 
ISSN 1688-6151 

Palabras clave: Filosofía, Pedagogía, Representación. 
Abstract 
This article presents clues about the working method of a pedagogy that is not understood as a way to perform at 
the education field, nor as didactic instrument for educational processes and even less it can be understood as a 
scientific or social dominium. The main concern that guide the proposition of this article is relating to the current 
appearance of false problems (Deleuze, 2006b) that embarrasses as philosophy as pedagogy in a net of identity 
meanings. At the moment that we verified that these problems are strengthened by the vehement presence of the 
Philosophy of Representation that sustain as pedagogy as philosophy we have to lay our bet on creation of ways 
out of this representational logic by operating the connectivity, across singular problems of this two knowledge we 
alluded. 
Keywords: Philosophy, Pedagogy, Representation. 

61 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 60-70, 2025 
ISSN 1688-6151 

Introdução 
Não se trata mais de expressar alianças em termos representacionais, mas apresentar os traços 

singulares e distintos do que conecta, portanto, daquilo que cria a conexão e pode ser criado por 

ela. Gilles Deleuze apresenta a fragilidade das questões filosóficas que partem da pergunta Que 

é? ao invés de questionamentos pautados no Quando? Quanto? Como? e enfatiza a falácia do 

procedimento representacional quando aporta a importância dos dinamismos 

espaço-temporais propiciados pelo domínio substantivo da multiplicidade (2006, p. 130). 

Portanto, já não se trata mais de questionar o que é a Pedagogia, uma “técnica” de 

diversificadas áreas do conhecimento, uma “instrumentalizadora” didática dos processos 

educacionais, um “domínio próprio” científico ou social, mas localizar qual traçado a 

Pedagogia produz quando diverge de si mesma. Uma Pedagogia auto-questionadora e 

“desconfiada” sonda e apreende o complexo diverso-converso que a envolve, abandona os falsos 

problemas que concernem a um só tempo, ao problema inexistente de sua identidade social e 

ao falso problema de sua identificação epistemológica e cuida do acidental na dinâmica 

prática-teórica de singularização dos procedimentos pedagógicos. Tal cuidado a libera das 

cargas terminológicas e históricas advindas do campo da educação. 

No entanto, sabe-se que essas dinâmicas, não tão correntes atualmente, se configuram 

como encontros efetivadores do distinto pedagógico dentro dos aparatos representacionais 

nutrem esta mesma Pedagogia representada dissimuladamente. Há que compreender como 

funcionam as variabilidades expressivas da Pedagogia em consonância diagonal com a Filosofia 

para compreender qual a natureza das alianças entre ambas. 

62 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 60-70, 2025 
ISSN 1688-6151 

Coordenada espaço-temporal 1: dinâmica variabilística 
Há uma sutil diferença entre os modos de funcionamento e os modos de existência da 

Pedagogia. No entanto, para não correr o risco de representar uma nova pedagogia - a 

pedagogia “modelizada”, atenta-se para o alcance modular da Pedagogia. A perspectiva 

modular expressa o funcionamento dos blocos de intensidade pelos quais a pedagogia passa, ao 

mesmo tempo, demonstra suas formações através das zonas de vizinhança móveis permitida por 

sua funcionalidade transversal. 

Sabe-se que a Pedagogia vem sendo determinada ao longo de sua história por métodos 

científicos e práticas sociais que a representa através de arcabouços teóricos variados, tais como 

(Psicologia, Sociologia, Filosofia, História, Administração) entre outros. Estas composições 

representacionais da Pedagogia apresentam duas grandes forças norteadoras de sua falsa 

constituição problematológica atual: o modelo epistêmico científico e o modelo epistêmico 

social. O primeiro designa à Pedagogia um lugar privilegiado no mundo da ciência – sua 

afirmação como ciência da educação e/ou ciência da prática educativa; já o segundo imputa à 

ela a identidade social da docência e suas consequentes especialidades advindas das licenciaturas 

específicas que a servem como seus fundamentos imprescindíveis. 

No entanto, por mais que as teorias em voga realizem tentativas variadas de encaixe da 

Pedagogia dentro do domínio representacional de sua história, ela insiste por se afirmar 

proveniente (não-originária), ora sendo confundida com a tônica cientificista de suas ciências 

“fundadoras”, como a psicologia e a sociologia, ora se adequando às regras de uma política 

administrativa que abarca as especialidades pretendidas para a profissão enfatizando o fazer 

pedagógico, mas não se afirmando em nenhum domínio entre os quais ela se movimenta de 

maneira fluida.2 Daí a dinâmica variabilística da pedagogia que expressa seu traçado 

duplamente diferencial – as qualidades próprias que possui a Pedagogia e a extensão que ela 

ocupa. 

2 Sobre esta dinâmica da Pedagogia cf. Figueiredo Silva (2010). 
63 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 60-70, 2025 
ISSN 1688-6151 

Em suma, toda coisa está no cruzamento de uma dupla síntese: de 
qualificação ou de especificação e de partição, composição ou organização. 
Não há qualidade sem uma extensão que a subentende e na qual ela se 
difunde; não há espécie sem partes ou pontos orgânicos. As partes são o 
número da espécie, assim como a espécie é a qualidade das partes. São esses 
os dois aspectos correlativos da diferençação: espécies e partes, especificação e 
organização. Eles constituem as condições da representação das coisas em 
geral (Deleuze, 2002/2006a, p. 131). 

Desta maneira, recorre-se aos apontamentos de Luís Benedito Lacerda Orlandi (1983) 

quando afirma que o real problema da Pedagogia não é sua oscilação entre tais campos 

constituídos, o que inclusive lhe confere um caráter singular, mas quando esta oscilação 

torna-se captura – uma flutuação heteronômica. Porque é daí que partem os isolacionismos 

sofridos pela Pedagogia e marcados historicamente. Para se levar à Pedagogia a um Universo 

conceitual singular em que seu funcionamento seja viabilizado por sua potência maior – fluir, 

há que combater, por um lado, o isolacionismo abstrato que encontra nas teorias as respostas 

para problemas de natureza híbrida e, por outro, o isolacionismo empírico que exclui a força da 

teoria em prol da exclusividade da conduta praticista e técnica. 

Nessa direção, configura-se o que o autor vai chamar de flutuações do saber pedagógico, 

flutuações que tiram a potencialidade do pedagógico para substituí-lo pelos psicologismos, 

sociologismos, economicismos e historicismos, entre tantos outros. 

[…] o saber pedagógico vem tentando livrar-se da velha oscilação entre um 
pedagogismo fraseológico e um pedagogismo praticista. Ora, essa oscilação e 
essas flutuações ―entendidas estas como adesão pré-crítica do saber 
pedagógico a estruturas conceituais limitadas pelos interesses de várias 
teorizações e práticas humanas centradas em seus objetos específicos― não 
podem ser neutralizadas sem uma auto-crítica radical, auto-crítica 
caracterizada, entre outras coisas, como questionamento sistemático dos 
termos primitivos, das noções e procedimentos entendidos até agora como 
bases em que se movem a prática e a reflexão pedagógicas (Orlandi, 1983). 

64 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 60-70, 2025 
ISSN 1688-6151 

A partir disso, temos a clareza de que a característica sob a qual deve se erigir uma “outra” 

Pedagogia é a dispersão, mas não uma dispersão perdida, uma dispersão pontual e fatal. Uma 

dispersão que a nutra operacionalmente. Uma dispersão intensiva que leva, necessariamente, 

em conta um espaço fundamental de sua atividade dispersa - a experiência filosófica do 

filosofar. Este é o movimento ao mesmo tempo criativo e de diferenciação próprios da aliança 

entre Filosofia e Pedagogia. Como já afirmava Deleuze, a pedagogia pensada, então, como a 

idade do conceito funcionaria não somente analisando as condições de criação conceitual como 

a concretização de momentos que permanecem singulares, mas também como a própria 

condição integrante e fundamental para a criação de conceitos. Tal concepção nos remete às 

inquietações pertinentes acerca do funcionamento de uma Pedagogia filosófica retroalimentada 

por uma Filosofia Pedagógica. 

Portanto, as questões e problemas que são fabricados e inventados se tornam as pistas a 

serem seguidas para o entendimento do funcionamento da parceria acima descrita. Inventar um 

problema, a arte de construir um problema é algo extremamente árduo porque, 

definitivamente, o que importa é o problema e não a solução. 

Coordenada espaço-temporal 2: precursor sombrio 
Quando Henri Bergson chama atenção ao processo de constituição de Falsos problemas ao 

longo da história da filosofia, ele nos ajuda a compreender que o desenho de simulacros de 

problemas, ou mesmo, “problemas-simulacros” não é um fenômeno único e exclusivo da 

Filosofia. Por isso, há que realizar uma pequena trajetória ao longo da “história” dos saberes 

filosóficos e pedagógicos com o objetivo de clarificar como vai sendo constituída a dinâmica de 

criação de problemas mal formulados. 

Sabe-se que muitos foram os inimigos que a filosofia enfrentou até se afirmar como a arte 

de criar conceitos. Foi representada ao longo de sua história como contemplação, reflexão, 

comunicação; passou pela rivalidade entre os filósofos e os sofistas para saber quem de fato era o 

“amigo” do verdadeiro; enfrentou as ciências do homem que tentavam sua substituição; 

65 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 60-70, 2025 
ISSN 1688-6151 

passou pelas representações advindas da epistemologia, da linguística, da psicanálise e da 

análise lógica. Até chegar ao “fundo do poço da vergonha” (Deleuze & Guattari, 1991/2004) 

quando a informática, o design, a publicidade e todas as disciplinas da comunicação se 

apoderaram da palavra conceito para se afirmarem como os genuínos criadores do “conceito”. 

Portanto, se a filosofia não se reduz à sua história, não devemos contribuir no processo de 

potencializar essa redução, ao contrário, há que consolidar na filosofia e através dela um 

movimento sem paradas de criação e de invenção em que os conceitos, ao surgirem, recaiam na 

história da filosofia apenas como pontos brilhantes da árdua atividade filosófica, isto porque os 

conceitos são a- históricos, são acontecimentos, são incorporais. 

Ainda nessa direção, com relação às composições representacionais da Pedagogia através 

de sua história, o que existe são duas grandes forças norteadoras de sua constituição atual: o 

modelo epistêmico científico e o modelo epistêmico social. O primeiro designa à Pedagogia um 

lugar privilegiado no mundo da ciência – sua afirmação como ciência da educação e/ou ciência 

da prática educativa; já o segundo imputa à ela a identidade social da docência e suas 

consequentes especialidades advindas das licenciaturas específicas que a servem como seus 

fundamentos imprescindíveis. 

As alianças entre Filosofia e Pedagogia organizariam a fabricação de problemas de que 

natureza? talvez a pedagogia do conceito seja um concreto conectivo entre Filosofia e Pedagogia, 

justamente porque ela é o que realiza, ao mesmo tempo, a criação e superação dos problemas, 

via conceitos. No entanto, a pergunta o que atravessa um conceito? é uma variação 

problematológica que força a busca do esclarecimento acerca da natureza desta conexão. 

A ordem mudou, do mesmo modo que a natureza dos conceitos ou que os 
problemas aos quais se supõe que eles respondam. Deixamos de lado a 
questão de saber que diferença há entre um problema na ciência e na 
filosofia. Mas, mesmo na filosofia, não se cria conceitos, a não ser em função 
dos problemas que se consideram mal vistos ou mal colocados (pedagogia do 
conceito). (Deleuze & Guattari, 1991/2004, p. 28) 

66 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 60-70, 2025 
ISSN 1688-6151 

Sabe-se que na obra “O que é filosofia?” fica claro que cada sistema filosófico é único e 

singular e, principalmente, auto-referente, portanto, tal sistema cria conceitos que se 

configuram como expressões resolutivas aos problemas que se pretende solucionar. Toda essa 

rede referencial entre os conceitos é que vai dar concretude à história da filosofia. 

Assim, o que pretende a citação acima destacada é afirmar que cada conceito tem sua 

própria pedagogia. Isto porque sabemos a partir dos empreendimentos de Deleuze e Guattari 

que todo conceito se relaciona com um problema que impulsionou a sua criação e é justamente 

no campo problematológico que a Pedagogia do conceito vai atuar. 

No entanto, não basta saber que é nos volumes filosóficos e pedagógicos que a pedagogia 

do conceito provém e se renova, a questão é compreender como se dá esta dinâmica 

“conceito-problema” através da conexão Pedagogia- Filosofia. Como a partir da singularidade 

de ambas ocorre a conexão? Que forças auxiliam esta conexão? 

Há sempre uma vida do problema, um obstáculo a ser percorrido e vencido; Seria esta 

vida do problema que animaria a Pedagogia do conceito a partir da conexão interna dos saberes 

que a compõem (pedagogia e filosofia)? Nesse contexto, a vitalidade do problema é um 

movimento contra-estático que permeia os elementos em questão, transformando seres e coisas 

constantemente. Por isso, a Pedagogia e a Filosofia em seus estados conectivos e experienciais 

tenderiam a se expressarem a partir de criações próprias de um campo problemático, pois o que 

importa é a ressonância dos problemas que faz movimentar caoticamente, no plano de 

imanência, os elementos variantes e, possivelmente, constituintes da Pedagogia do conceito. 

Por isso, Deleuze & Guattari (1991/2004) afirmam que não há dificuldade em captar a 

“natureza” do conceito, que obviamente, acompanha a dinâmica problematológica da qual ele é 

parte. Os conceitos são como as cores, os sons ou mesmo as imagens, existem como 

intensidades convenientes ou não, mas que não abarcam nem interpretações e muito menos a 

rigidez da representação. Assim, o conceito que é um incorporal (virtual) é criado por esta força 

produtora de diferenças, um dinamismo interno, cuja função vital é criar, tal dinamismo se 

traduz num esforço ontológico de diferenciar (diferenciação). 

67 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 60-70, 2025 
ISSN 1688-6151 

Este dinamismo é componente do movimento de criação conceitual, como também um 

operante fundamental do interior das espécies e organismos variados. Esta vitalidade ontológica 

apresentada por Bergson e retomada por Deleuze e Guattari como potência de diferenciação 

sugere uma mudança radical no seio da filosofia porque enfatiza a mobilidade dinâmica e 

durável que constitui corpos e os incorporais que o rasgam. 

Daí surge, a presença do precursor sombrio – a intensidade da diferença. Isso porque as 

diferenças de intensidade necessitam comunicar-se. Nas palavras de Deleuze (2002/2006a):  

É preciso um “diferenciador” da diferença, que reporta o diferente ao 
diferente […] O raio fulgura entre intensidades diferentes, mas é precedido 
por um precursor sombrio, invisível, insensível, que de antemão lhe 
determina o caminho invertido e escavado, porque o precursor é, 
primeiramente, o agente da comunicação das séries de diferenças (p. 133). 

Nesta perspectiva é que o sistema de alianças entre Filosofia e Pedagogia se preencheria de 

qualidades e se desenvolveria em extensão, durando o tempo necessário para aniquilar uma 

diferença constituída originariamente - “Filosofar consiste em inverter a direção habitual do 

trabalho do pensamento”3 (Deleuze, 1977/2006b, p. 51) e se a direção do pensamento se 

encontra no âmbito representacional que necessita da mesmidade das respostas oferecidas para 

nutrir-se, o que faz a conexão Filosofia-Pedagogia é ao mesmo tempo resistência e encontro – 

elementos constituidores da singularidade de ambas. Resistência porque via criação conceitual 

retorna-se à atividade própria da Filosofia e encontro porque a potência variante e a mobilidade 

durável do pedagógico afirmam uma Pedagogia fora dos meandros didáticos e educacionais. 

A pedagogia de que se fala aqui é uma pedagogia autoposicionada, uma pedagogia que 

tem como função utilizar-se de sua variabilidade movente para analisar as condições da criação 

conceitual, encontrar a “posição do conceito”, a pedagogia é quem encontra o conceito e 

vice-versa, ela faz sua localização em meio ao povoamento deviresco do plano e proporciona 

através de seus rasgos no caos, o aparecimento de um feixe luminoso – o próprio conceito – o 

acontecimento sobre o plano. A pedagogia conectada com a filosofia é encontro sombrio não 

localizável e é dinâmica variabilística porque a filosofia é quem cria o conceito e a pedagogia 

antes de ser que cria, é quem possibilita o encontro, ela é o que “QUER” o acontecimento 

(construção do conceito sobre o plano). 

Nessa perspectiva, Deleuze cria algumas conexões conceituais que o vão levar ao seu 

ponto maior de inquietação filosófica – a idéia de diferença. Ele escreve dez anos antes do 

3 “Filosofar consiste en invertir la dirección habitual del trabajo del pensamiento”. Fragmento do livro Henri 
Bergson. Memória e vida, textos escogidos por Deleuze (1977/2006b). 

68 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 60-70, 2025 
ISSN 1688-6151 

lançamento de seu livro sobre Bergson, um texto intitulado A concepção da diferença em 

Bergson e é este primeiro texto que o leva a aprofundar seus estudos sobre o filósofo. O que 

encontra Deleuze neste estudo? Encontra um método – a intuição como método - que cede a 

palavra à experiência, que necessita ser distanciada do intelecto. O que Bergson explica é que a 

intelectualidade “suja” a experiência, pois não permite que esta mesma experiência se apresente 

de forma “pura”. Nesse sentido, intuição se libera da ciência, pois a intuição é precisão em 

filosofia. Sendo precisão filosófica, uma precisão experienciante, a intuição funciona a partir de 

suas três regras que são basicamente resumidas como afirma Deleuze & Guattari (1991/2004, 

p. 26): “Trata-se de um método essencialmente problematizante (crítica dos falsos problemas e 

invenção dos verdadeiros), diferenciante (cortes e intersecções) e temporalizante (pensar em 

termos de duração)”. 

Por esta razão, o desafio está em estabelecer conexões diferenciais entre a Pedagogia e a 

Filosofia de modo a possibilitar a criação de um conceito filosófico que, pedagogicamente 

auto-posicionado, expresse a potência desta conexão via problemas próprios dos dois saberes em 

voga. 

69 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 60-70, 2025 
ISSN 1688-6151 

Referências 
Boutang, P-A. (1996). L'Abécédaire de Gilles Deleuze [Película documental]. Éditions Montparnasse. 

Deleuze, G. (1992). Conversações, 1972-1990 (P. Pál Pelbart, Trad.). Editora 34. (Obra original publicada en 1990) 

Deleuze, G. (1988). Diferença e Repetição (L. Orlandi y R. Machado, Trads.). Graal. (Obra original publicada en 
1968) 

Deleuze, G. (2006a). A ilha deserta (D. Lapoujade, Ed.). Iluminuras. (Obra original publicada en 2002) 

Deleuze, G. (2006b). Henri Bergson. Memória e vida (C. Berliner, Trad.). Martins Fontes. (Obra original 
publicada en 1977) 

Deleuze, G. & Guattari, F. (2004). O que é a Filosofia? (B. Prado Jr. y A. Alonso Muñoz, Trads.). Editora 34. 
(Obra original publicada en 1991) 

Figueiredo-Silva, G. M. (2010). Les Images Identitaires de la Pédagogie dans la contemporanéité: mises en lumière 
sur les tracés nomades. Penser l'Éducation. 1(27) 58-77. 

La Salvia, A. (2010). Por uma Pedagogia do conceito. Saberes. Revista Interdisciplinar de Filosofia e Educação, 
2(5). https://periodicos.ufrn.br/saberes/article/view/407 

Orlandi, L. B. L. (1983). Apontamentos sobre pesquisa em educação. MIMEO. Campinas. 

Zourabichvili, F. (2003). Le vocabulaire de Deleuze. Ellipses. 

70 


