
Revista Fermentario, 19 (2), pp. 43-59, 2025 
ISSN 1688-6151 

 

 

ARTÍCULO | ARTIGO 

Fermentario V. 19, N° 2 (2025) 

ISSN 1688-6151 

Instituto de Educación, Facultad de Humanidades y Ciencias de 

la Educación, Universidad de la República. www.fhuce.edu.uy 

 
 

LUGAR DE LA ESPIRITUALIDAD EN PSICOANÁLISIS. 
CLÍNICA FILOSÓFICA Y PSICOANÁLISIS 
O LUGAR DA ESPIRITUALIDADE NA PSICANÁLISE. CLÍNICA FILOSÓFICA E 
PSICANÁLISE 

LOCATION SPIRITUALITY IN PSYCHOANALYSIS. PHILOSOPHICAL CLINICAL AND 
PSYCHOANALYSIS 

Ana María Fernández Caraballo1 

DOI: https://doi.org/10.47965/fermen.19.2.4 

Resumen 
En los últimos cursos Foucault desarrolla lo que podría denominarse una clínica filosófica a partir del cuidado de sí y 
en particular en el coraje de decir la verdad. 
Además, afirma que uno de los campos de saber que contiene rasgos en común con la espiritualidad es el 
psicoanálisis. A partir de esa afirmación desplegaremos la importancia de darle un lugar al alma y a la espiritualidad 
en la clínica psicoanalítica. 
Palabras claves: alma, clínica filosófica, espiritualidad, filosofía, psicoanálisis. 
Resumo 
Em seus cursos posteriores, Foucault desenvolve o que poderia ser chamado de clínica filosófica baseada no cuidado 
de si e, em particular, na coragem de dizer a verdade. 

1 Licenciada en Psicología (Facultad de Psicología, Udelar), licenciada en Lingüística (Facultad de Humanidades y 
Ciencias de la Educación, Udelar), magíster en Psicología y Educación (Facultad de Psicología, Udelar), 
doctoranda por la Universidad Complutense de Madrid, Facultad de Filosofía, Psicoanalista. Directora del 
Departamento de Enseñanza y Aprendizaje, Instituto de Educación, Facultad de Humanidades y Ciencias 
de la Educación. Directora de la línea de investigación «Enseñanza y Psicoanálisis» (ENPSI), 
Departamento de Enseñanza y Aprendizaje, Instituto de Educación, Facultad de Humanidades y Ciencias 
de la Educación. 

43 

http://www.fhuce.edu.uy/
https://doi.org/10.47965/fermen.12.1


 

Além disso, ele afirma que um dos campos do conhecimento que compartilha características comuns com a 
espiritualidade é a psicanálise. A partir dessa afirmação, exploraremos a importância de dar à alma e à espiritualidade 
um lugar na prática psicanalítica. 
Palavras-chave: alma, clínica filosófica, espiritualidade, filosofia, psicanálise. 
Abstract 
In the last years Foucault develops what might be called a philosophical clinical care from each other and especially 
the courage to tell the truth. It also states that one of the fields of knowledge that contains features in common with 
spirituality is psychoanalysis. From that statement deploy the importance of giving a place to the soul and 
spirituality in clinical psychoanalysis. 
Keywords: philosophy, philosophical clinic, psychoanalysis, spirit, spirituality. 
¿Tiene usted un alma? La pregunta, filosófica, teológica o simplemente incongruente, ha 
adquirido un nuevo valor hoy en día. Frente a los neurolépticos, el aerobic y el zapateo, ¿sigue 
existiendo el alma? ―Julia Kristeva, Las nuevas enfermedades del alma  

La espiritualidad como una posible clínica filosófica 
Michel Foucault (1981/2014) dicta en Lovaina un curso entre los meses de abril a mayo de 1981 

denominado «Obrar mal, decir la verdad. La función de la confesión en la justicia». Allí 

comienza a mostrar el sujeto que la ciencia supone, es decir, en qué consiste lo verdadero en el 

régimen científico de la verdad. Al decir de Fabianne Brion y Bernard E. Harcourt (1981/2014): 

Entre líneas no deja de insistir una pregunta: si la verdad «no se constata, sino 
que se suscita», si es «producción en vez de apofanía», ¿qué puede o debe ser 
la filosofía crítica? Y una respuesta programática, mencionada con demasiada 
brevedad en Lovaina «un contrapositivismo», que no es lo contrario del 
positivismo, sino más bien un contrapunto (p. 283). 

Dicho contrapunto está en relación con el coraje de decir la verdad, de atreverse a saber lo 

que somos y producir una transformación del sujeto. Este curso y aquellos que lo siguen 

apuntan a transformar la relación histórica, teórica, ética con el sujeto. Es más, 

Todo sucede como si buscara una práctica autoaletúrgica cuyo efecto de 
retroacción sobre el sujeto sea un desasimiento de sí, efecto ético y político a la 
vez; una suerte de clínica filosófica, que él forjaría al practicarla y volver sin 
cesar a los textos filosóficos para alimentar y confrontar en ellos su práctica 
crítica (Brion y Hartcourt, 1981/2014, p. 317).2 

Para Foucault (1983-1984/2010) la aletúrgica3 consiste en la producción de la verdad, la 

producción mediante la cual la verdad se manifiesta (p. 185). Se trata del conjunto de 

procedimientos mediante los cuales se saca a luz lo verdadero, lo oculto, lo imprevisible. Practicar 

3 En las clases del 16 al 23 de enero de 1980 lleva a cabo una lectura aletúrgica de Edipo Rey. Se trata de las relaciones 
entre la manifestación de la verdad y el arte de gobernar. 

2 Énfasis añadidos. 

44 



 

la aletúrgica es «la producción de la verdad en la forma misma de la vida» (Foucault, 

1983-1984/2010, p. 232). 

El análisis de este ámbito podría llamarse, en oposición al de las estructuras 
epistemológicas, estudio de las «formas aletúrgicas» […] Desde el punto de 
vista etimológico, la aletúrgica sería la producción de la verdad, el acto por el 
cual la verdad se manifiesta (Foucault, 1983-1984/2010, p. 19). 

¿Qué permite al sujeto dejar de lado las identidades que lo gobiernan, los miedos, los 

intereses que lo atan? Tener el coraje de decir la verdad, atreverse a saber. De hecho, 

Estudiar el gobierno por la verdad significa examinar los actos de habla 
mediante los cuales un individuo se constituye como sujeto y se vincula a una 
identidad dada como su verdad, oponer el coraje de la verdad al poder de la 
verdad quiere decir inventar una clínica filosófica del sujeto, una clínica 
filosófica que le permita desasirse de las identidades que lo gobiernan (Brion y 
Hartcourt, 1981/2014, p. 321).4 

A continuación del curso en Lovaina Foucault emprende un trabajo que comienza con La 

hermenéutica del sujeto (1981-1982/2002) en los años 1981 y 1982 que continuará hasta su 

muerte en 1984. En el transcurso de ese tiempo, dicta tres cursos5 en los que la pregunta por el 

«cuidado de sí» o «inquietud de sí» (epimeleia heautou o cura sui) y las prácticas que 

permitieron dicho cuidado en occidente estarán basadas en una idea de espiritualidad, la cual 

conlleva un estudio sobre el alma. Define la espiritualidad como: 

La búsqueda, la práctica, la experiencia por las cuales el sujeto efectúa en sí 
mismo las transformaciones necesarias para tener acceso a la verdad. Se 
denominará «espiritualidad», entonces, el conjunto de esas búsquedas, 
prácticas y experiencias que pueden ser las purificaciones, las ascesis, las 
renuncias, las conversiones de la mirada, las modificaciones de la existencia, 
etcétera, que constituyen, no para el conocimiento, sino para el sujeto, para el 
ser mismo del sujeto, el precio a pagar por tener acceso a la verdad (Foucault, 
1981-1982/2002, p. 33). 

Le asigna tres características: la verdad no se da al sujeto con pleno derecho, se requiere una 

transformación una conversión del sujeto respecto de sí para acceder a la verdad al precio del ser 

5 Los otros cursos son: El gobierno de sí y de los otros (Foucault, 1983/2009) y El coraje de la verdad. El gobierno de sí 
y de los otros II (Foucault, 1983-1984/2010). Este último lo trabajó también en la Universidad de Berkeley, de 
allí surgieron dos publicaciones: Discurso y verdad en la antigua Grecia (Foucault, 1983/2004) y Coraje y 
verdad (Foucault, 1983-1984/2003). 

4 Énfasis añadidos. 

45 



 

mismo del sujeto; además, dicha transformación se da por el movimiento de eros (amor) y de un 

trabajo que es la ascesis; y por último, la espiritualidad produce efectos «de contragolpe» de la 

verdad sobre el sujeto. «La verdad es la que ilumina al sujeto; la verdad es la que le da 

bienaventuranza; la verdad es la que le da tranquilidad al alma» (Foucault, 1981-1982/2002, 

p. 33- 34). 

También plantea distintos momentos en la relación del sujeto con la verdad y el cuidado 

de sí: una formulación que aparece en el siglo V a. C., que atravesó hasta los siglos IV y V d. C. en 

la que toda la filosofía griega, helenística y romana y la espiritualidad cristiana dio lugar a una 

historia de la subjetividad; el momento cartesiano que reubicó el «conócete a ti mismo» (gnothi 

seauton) y descalificó la epimelia heautou. La evidencia cartesiana hizo del conócete a ti mismo el 

acceso fundamental a la verdad y excluyó la inquietud de sí del pensamiento filosófico moderno. 

[…] si damos un salto de varios siglos, podemos decir que entramos en la edad 
moderna (quiero decir que la historia de la verdad entró en su período 
moderno) el día en que se admitió que lo que da acceso a la verdad, las 
condiciones según las cuales el sujeto puede tener acceso a ella, es el 
conocimiento y solo el conocimiento. Me parece que ese es el punto en que 
asume su lugar y su sentido lo que llamé el «momento cartesiano» sin querer 
decir en absoluto que se trata de Descartes, que fue él precisamente su 
inventor y el primero en hacer esto (Foucault, 1981/1982/2002, p. 36). 

El lazo entre el acceso a la verdad convertido en desarrollo autónomo de conocimiento y la 

transformación del ser del sujeto por sí mismo no se rompió de manera brusca, ni siquiera se 

produjo en el momento cartesiano, ni por la ciencia, sino que hubo un trabajo de varios siglos del 

lado de la teología. Desde San Agustín hasta el siglo XVII el conflicto no se dio entre la 

espiritualidad y la ciencia, sino entre la espiritualidad y la teología (cristianismo). 

Si bien se originó un corte, la espiritualidad y el camino para llegar a la verdad no 

desapareció y Foucault reconoce que diversos filósofos continuaron con dicha búsqueda 

(Spinoza, Kant, Hegel, Schopenhauer, Nietzsche, Heidegger, entre otros). Agrega, además, que 

ciertas formas de saber que no son ciencias contienen de una manera «vigorosa y nítida, algunos 

elementos, al menos, algunas de las exigencias de la espiritualidad» (Foucault, 1981/1982/2002, 

p. 43). 

46 



 

Aquí nos encontramos con una afirmación foucaultiana de interés para el campo 

freudiano, una de esas formas de saber, que contienen exigencias de la espiritualidad, es el 

psicoanálisis y en particular Lacan. Amerita dejar plasmada la extensa cita siguiente: 

Habrán reconocido enseguida una forma de saber como el marxismo o el 
psicoanálisis. Es un completo error, como resulta evidente por sí mismo, 
asimilarlos a la religión. No tiene ningún sentido y no aporta nada. Sin 
embargo si tomamos uno y otro, sabemos bien, por razones completamente 
diferentes, pero con efectos relativamente homólogos, que, tanto en el 
marxismo como en el psicoanálisis, el problema de lo que pasa con el ser del 
sujeto (lo que debe ser el ser del sujeto para tener acceso a la verdad) y la 
cuestión, a cambio, de lo que puede transformarse en el sujeto por el hecho de 
tener acceso a la verdad, pues buen, estas dos cuestiones, que son, cuestiones 
absolutamente características de la espiritualidad, podemos encontrarlas en el 
corazón mismo o, en todo caso, en el principio y la culminación de uno y otro 
de esos saberes. No digo para nada que sean formas de espiritualidad. Me 
refiero a que volvemos a hallar, en esas formas de saber, las cuestiones, las 
interrogaciones, las exigencias que, me parece –si echamos una mirada 
histórica sobre algunos milenios, al menos uno o dos-, son las muy viejas, las 
muy fundamentales cuestiones de la epimeleia heatou, y por lo tanto de la 
espiritualidad como condición de acceso a la verdad. (Foucault, 
1981-1982/2002, p. 43). 

Resalta algo que entiendo, también, de importancia: ambas formas de saber no 

consideraron en forma explícita ese punto de vista. Sin embargo, dice: 

Y me parece que todo el interés y la fuerza de los análisis de Lacan radican 
precisamente en esto: que él fue, creo, el único desde Freud que quiso volver a 
centrar la cuestión del psicoanálisis en el problema, justamente, de las 
relaciones entre el sujeto y la verdad. […] Lacan intentó plantear la cuestión 
que es histórica y propiamente espiritual: la del precio que el sujeto debe pagar 
para decir la verdad, y la del efecto que tiene sobre él el hecho de que haya 
dicho, que pueda decir y haya dicho la verdad sobre sí mismo. Al recuperar 
esta cuestión, creo que hizo resurgir efectivamente, desde el interior mismo del 
psicoanálisis, la más antigua tradición, la más antigua interrogación, la más 
antigua inquietud de la epimeleia heautou, que fue la forma más general de la 
espiritualidad (Foucault, 1981-1982/2002, p. 44). 

Hay varios puntos de gran importancia en estos trabajos que llevó a cabo Foucault y que 

resultan de interés para el campo psicoanalítico. Remito al libro de Jean Allouch (2007) El 

psicoanálisis ¿es un ejercicio espiritual? Una respuesta a Michel Foucault, quien fue el primero en 

47 



 

aceptar el desafío que propuso Foucault a los psicoanalistas. En dicho libro se encuentra un 

trabajo exhaustivo respecto de los rasgos en común entre los ejercicios espirituales y el 

psicoanálisis. Además de dedicar un capítulo a la espiritualidad en Lacan y en Freud. 

¿Qué espiritualidad (alma) es posible en la clínica 
psicoanalítica? 

El hombre moderno está a punto de perder su alma, pero no lo sabe. […] No tenemos ni el 

tiempo ni el espacio para hacernos con un alma. […] Porque hay que reconocer la evidencia: 

presionados por el estrés, impacientes por ganar y gastar, por gozar y morir, los hombres y las 

mujeres de hoy prescinden de esta representación de su experiencia que llamamos una vida 

psíquica. ―Julia Kristeva, Las nuevas enfermedades del alma Hablar de espiritualidad remite 

inmediatamente a la teología, a la filosofía o la metafísica. Ellas las contienen desde siempre, sin 

embargo, no son de su exclusividad, diferentes campos de saber se han ocupado de ubicarlas en 

sus teorizaciones. 

Si bien el psicoanálisis, desde sus inicios, le ha otorgado un lugar especial a la espiritualidad 

y al alma, términos tales como alma, espíritu, espiritualidad y religión no han tenido siempre 

relevancia para los psicoanalistas. Sin embargo, algunos lo reclaman como un trabajo que 

ameritaría ser hecho.6 

Las pretensiones de otorgarle un estatuto de credibilidad han llevado muchas veces a que el 

psicoanálisis se vuelque hacia los modelos de cientificidad. Un ejemplo actual consiste en la 

creación de un neuro-psicoanálisis.7 

Las disputas por el lugar epistémico del psicoanálisis se encuentran desde los comienzos 

con el propio Freud y sus seguidores. Dependiendo de su ubicación se producirán teorizaciones 

muy disímiles que repercutirán en la práctica analítica. Es entonces necesario señalar algo obvio, 

no hay «el psicoanálisis» ni «los psicoanalistas», tampoco se puede encontrar homogeneidad en 

la obra de Freud o la de Lacan. Jacques Derrida (2010) en su artículo «Ser justos con Freud. La 

historia de la locura en la edad del psicoanálisis» lo expresa de una manera muy clara: «[…] ¿Qué 

7 Sobre esta temática véase Thomas (2009). 

6 A modo de ejemplo, J. Allouch (2009) en su libro Contra la eternidad, en el apartado «El alma» dice: «No 
consideraré aquí las sucesivas definiciones del alma que podemos (o podríamos, pues, que yo sepa, este 
trabajo no se ha hecho) leer en Lacan y así problematizarla» (p. 99). 

48 



 

se dice cuando se dice “el” psicoanálisis? ¿Qué es lo que se identifica así, y tan globalmente? […] 

¿Qué es el psicoanálisis “en sí”?» (p. 134). 

Es más, dirá que es imposible hablar de «todo» el psicoanálisis: «si se pudiera decir 

seriamente algo así, lo que yo no creo: el psicoanálisis, todo el psicoanálisis, toda la verdad de 

todo el psicoanálisis» (Derrida, 1996/2010, p. 161). Más bien se trata de que el psicoanálisis no 

es globalizable, es dividido y múltiple. 

Entonces, resulta imprescindible ubicar de qué manera es posible tratar la temática de la 

espiritualidad y el alma dentro del campo freudiano. Para ello haremos un pequeño rodeo que 

permita situar qué lugar le otorgaron Freud y Lacan al alma. 

En Freud encontramos al menos dos posiciones opuestas: por un lado, el psicoanálisis es 

una ciencia natural que estudia los procesos inconscientes y, por otra parte, dirá que su 

naturaleza es desconocida. Al respecto, Paul-Laurent Assoun (1981/1982) señala que se trata de 

un silogismo paradójico que yuxtapone dos tesis: 

El psicoanálisis es una Naturwissenschaft; su objeto es el inconsciente; el 
inconsciente es la cosa en sí, o sea lo incognoscible. ¿El psicoanálisis no sería 
más que el saber de lo incognoscible? Al enunciar este silogismo, es patente 
que tocamos el meollo de la paradoja de la espistemología freudiana. […] Si 
puede simultáneamente y sin contradicción afirmar la cientificidad del saber 
analítico y profesar un agnosticismo, o sea afirmar un límite absoluto al 
conocimiento, es porque estas dos tesis se concilian en el referente 
epistemológico que moviliza (p. 68). 

Como es bien sabido Freud inicia su producción teórica que denominará psicoanálisis en 

el tiempo en que surge la psicología científica. Assoun (1981/1982, p. 69) sitúa como 

antecedentes el agnosticismo de Du Bois-Reymond quien plantea que la ciencia deberá estudiar 

el nexo entre la materia y la fuerza. Se trata de saber lo que es la sustancia (principio de la fuerza y 

la materia) y cómo esta siente, desea, piensa. La conclusión es que sobre esos dos puntos para 

siempre ignoramos e ignoraremos (¡Ignoramus, Ignorabimus!). Surge 

[…] lo que Lange, en su «Historia del materialismo», llama en la misma época 
«una psicología sin alma». Se trata de una psicología conforme a la ciencia de 
la naturaleza» (Assoun, 1981/1982, p. 71). 

Para muchos implicó que finalmente se lograba renunciar a las especulaciones metafísicas 

sobre la «esencia del alma» a favor del estudio de las relaciones fisiológicas. 

49 



 

Por tanto, se comprende que cuando Freud identifica el inconsciente con la 
cosa en sí, reconoce la figura de lo incognoscible que heredó al mismo tiempo 
que la suntuosa morada de la Naturwissenschaft. Pues su castillo tiene su 
fantasma, y Freud no hace más que volverlo a bautizar: «el inconsciente». Ni 
más ni menos cosa en sí que la antigua, que no compromete la ambición de 
explicación, sino que constituye su reverso especular. Punto de unión de la 
prohibición de Du Bois-Reymond – ‘¡Ignorabimus!»- y de la ambición de 
Lange: «Admitamos una psicología sin alma». Aquí lo que funda la audacia 
es precisamente el límite: el saber, consciente de su carencia, se vuelve seguro 
de sí, a reserva de exorcizar el espectro de la cosa en sí, con una ironía un tanto 
inquieta (Assoun, 1981/1982, p. 71). 

No obstante, Freud tendrá que vérselas con el estudio de los procesos inconscientes, de allí 

su metapsicología. 

Para Luca Vanzago (2011) el problema de la psique, la conciencia y el alma en Freud tiene 

un estatuto filosófico ya que parte de cuestiones epistemológicas comunes a autores que lo 

precedieron y posteriores a él. Como ya hemos señalado, desde los inicios Freud se encuentra 

vacilante entre un enfoque positivista (modelo mecanicista y determinista de la naturaleza) y una 

postura diferente que tiene como origen a Spinoza y a Goethe. El estudio de la histeria le permite 

mostrar que la vida psíquica tiene autonomía respecto de su base neurológica. Surge una manera 

de comprender la relación mente-cuerpo diferente a la tradición moderna. 

El alma (para utilizar un término presente en Freud desde sus comienzos y 
luego cada vez con mayor frecuencia) es tan irreductible al cuerpo como 
asimismo está inextricablemente unida a él. Esta doble determinación («un 
tan… como…» que es también un «ni… ni…», lo cual implica que el alma no 
es reductible al cuerpo, ni totalmente separada de él) constituye quizás la 
característica peculiar de la postura de Freud, también en su evolución 
posterior (Vanzago, 2011, p. 179). 

Es importante resaltar que la terminología freudiana se va transformando en el correr de su 

producción teórica. Psique y psíquico se van sustituyendo de forma progresiva por las palabras 

alma (Seele) y el adjetivo seelisch. 

Si bien Freud se dedicó a construir sus conceptualizaciones sobre el aparto psíquico o 

anímico, y por lo tanto es posible leer un énfasis en el psiquismo, no por ello están ausentes en su 

obra referencias al alma. De hecho, el término alemán Seele que se ha traducido por psiquis tiene 

como principal acepción alma. Ya en las Publicaciones prepsicoanalíticas en la parte «Tratamiento 

psíquico (tratamiento del alma)» de 1890 plantea que: 
50 



 

«Psique» es una palabra griega que en alemán se traduce «Seele» 

{«alma»}. Según esto, «tratamiento psíquico» es lo mismo que «tratamiento 
del alma». Podría creerse, entonces, que por tal se entiende tratamiento de los 
fenómenos patológicos de la vida anímica. Pero no es este el significado de la 
expresión, «Tratamiento psíquico» quiere decir, más bien, tratamiento desde 
el alma ―ya sea de perturbaciones anímicas o corporales― con recursos que 
de manera primaria e inmediata influyen sobre lo anímico del hombre (Freud, 
1890/1992a, p. 115). 

Es más, en las Obras completas de Sigmund Freud traducidas al español por José Luis 

Etcheverry y editadas por Amorrortu, en el tomo «Sobre la versión castellana» se señala: 

«Hemos traducido Seele y seelisch por “alma” y “anímico”, respectivamente. Así, “aparato 

anímico». (Etcheverry, 1972/1992) continúa: 

La psicología freudiana tiene por objeto al «alma», noción que antes 
perteneció al mito, la religión y la metafísica, y ahora se incluye dentro de una 
ciencia que expande de continuo sus fronteras en el campo del saber (p. 36). 

En diferentes tramos de la obra de Freud es posible asimilar el término alma con 

inconsciente. A modo de ejemplo, en el texto «Una dificultad del psicoanálisis» Freud 

(1916/1992c, p. 134) dice: «Lo anímico en ti no coincide con lo consciente para ti; que algo 

ocurra en tu alma y que además te enteres de ello no son dos cosas idénticas». Más adelante en 

«Las resistencias contra el psicoanálisis» Freud (1924/1992d) señala: 

¿Qué puede decir entonces el filósofo frente a una doctrina que, como el 
psicoanálisis, asevera que lo anímico es, más bien, en sí inconsciente, y la 
condición de consciente no es más que una cualidad que puede agregarse o no 
al acto anímico singular, y eventualmente, cuando falta, no altera nada más en 
este? (p. 230). 

La pulsión, el inconsciente, Eros, la repetición, la sexualidad, los sueños, entre otras tantas 

de sus conceptulizaciones le permiten separarse cada vez más del modelo dualista mente-cuerpo y 

llevar al psicoanálisis a una autonomía teórica propia. 

Por su parte, Derrida (1996/2010, p. 117) en su libro Resistencias del psicoanálisis, 

específicamente en el capítulo «Ser justos con Freud. La historia de la locura en la edad del 

psicoanálisis», estudia el planteo de Foucault (1964/1986) en Historia de la locura en la época 

clásica en relación con Freud. Para Foucault la psicología no existía aún en la época clásica, no 

51 



 

hay separación entre las terapéuticas físicas y las meditaciones psicológicas. Por otra parte, el 

psicoanálisis no se trata de una psicología. La psicología positivista había enmascarado la 

experiencia de la sinrazón. 

El psicoanálisis, por el contrario, rompe con la psicología al hablar de la 
Sinrazón que habla en la locura, y por lo tanto al retornar, en virtud de esa 
palabra intercambiada, no a la edad clásica en sí (que a diferencia de la 
psicología, ha determinado perfectamente la locura como sinrazón, aunque 
para excluirla o encerrarla), sino a ese desvelo de la época clásica que aún lo 
asediaba (Derrida, 1996/2010, p. 120). 

«Ser justos con Freud» para Derrida implica rescatar un cierto «Genio maligno de 

Freud», fundamentalmente, la presencia de lo demoníaco, la pulsión de muerte. El hombre 

contemporáneo, desde Nietzsche y Freud, sabe de sí mismo aquello por donde amenaza la 

sinrazón. 

El Freud que rompe con la psicología, con el evolucionismo, con el 
biologisimo, en el fondo el Freud trágico que se muestra hospitalario a la 
locura […] porque él es el extraño al espacio hospitalario, el Freud trágico que 
merece hospitalidad en el gran linaje de los locos geniales es el Freud que se 
explica con la muerte (Derrida, 1996/2010, p. 148). 

El Freud de la muerte, del amor, de la locura, de los sueños, del inconsciente… que ubicó al 

psicoanálisis fuera de la psicología y de las ciencias humanas, es el Freud que permite leer un 

lugar para la espiritualidad. 

Cabe señalar que Freud desde sus comienzos se preguntó por el estatuto de la 

espiritualidad en psicoanálisis. Es muy conocida su correspondencia con Ferenczi sobre la 

«transferencia de pensamiento» (Gedankenuberträgung) y el trabajo sobre Moisés al final de su 

recorrido donde la espiritualidad (Geistigkeit) se hace cada vez más necesaria a la vez que se 

encuentra como dice Allouch (2007, p. 78) «asustado» y con «reservas», pero dando lugar a 

una definición de espiritualidad que se encuentra nada más ni nada menos que en el apartado C, 

«El progreso en la espiritualidad», de la segunda parte: 

El hombre se vio movido a reconocer donde quiera unos poderes 
«espirituales» (geistige), es decir, los poderes que no se podrían aprehender 
por los sentidos (Sinner), (en especial por la vista), no obstante lo cual, 
exteriorizaban efectos indudables, incluso hiperintesos. Si nos es lícito confiar 
en el testimonio del lenguaje, fue el aire en movimiento lo que proporcionó el 

52 



 

modelo de la espiritualidad, pues el espíritu (Geist) toma su nombre prestado 
del soplo de viento (animus, spiritus, en hebreo rouach, soplo). En ello 
implicaba el descubrimiento del alma (Seele) como el principio espiritual 
(gestige) en el seno del individuo (Freud, 1939/1992e, pp. 110- 111). 

Por su parte, Lacan ubicará al sujeto en relación con la ciencia otorgándole un lugar al 

cógito y al Dios engañador. Como indica Derrida (1996/2010): 

Lacan volvía sin cesar a una cierta insuperabilidad de Descartes. En 1954, 
asociando a Descartes con Freud en su «Propos sur la causalité psychique», él 
declaraba en conclusión que «ni Sócrates, ni Descartes, ni Marx, ni Freud, 
pueden ser «superados» en tanto han conducido su investigación con la 
pasión de develar lo que tiene un objeto: la verdad» (p. 112). 

Como bien señala Allouch (1993) Freud, y después Lacan, es decir, no hay continuidad. El 

lugar del saber, la evidencia, en psicoanálisis ha tenido variaciones. Lacan se dispuso a «vaciar la 

evidencia». Se dedicó a estudiar el estatuto del saber en psicoanálisis, situó al inconsciente como 

un «saber no sabido». En el correr de los años de su enseñanza le otorgó diferentes estatutos al 

psicoanálisis: ciencia conjetural, discurso, delirio, incluso ¿ciencia del alma? 

La ruptura epistémica entre Freud y Lacan ha sido marcada con claridad por varios 

autores, Le Gaufey (1995) lo dice de manera clara y contundente: 

[…] entre Freud y Lacan, a pesar de la innegable comunidad de referencia que 
los coloca en la misma línea, hay una ruptura epistémica considerable, que 
redistribuye de una manera muy distinta las cartas, a las cuales se ha vuelto 
difícil llamar «las mismas». Esta fisura no es específica del campo 
psicoanalítico, al contrario ella ha atravesado la mayoría de los campos del 
saber contemporáneos […] (p. 11). 

El paradigma SIR, el objeto petit a, el amor de transferencia, los juegos de lenguaje, 

lalangue, el saber y la verdad, entre otras tantas conceptualizaciones, permiten lugares donde 

ubicar la espiritualidad. Alma, espíritu, espiritualidad, religión están desplegadas de maneras 

diversas en prácticamente la mayoría de los seminarios y escritos de Lacan. 

A modo de muestra en «Situación del psicoanálisis y formación del psicoanalista» del año 

1956 dice: 

53 



 

Lo que no se puede dejar de decir es que Freud, previendo especialmente esta 
colusión con el conductismo, la denunció por anticipado como la más 
contraria a su vía. Cualquiera deba ser para el análisis la salida de la singular 
dirección espiritual en la que así parece introducirse (Lacan, 1956/1985b, 
p.  471). 

Allouch (2007) entiende que «la vía» se trata del término espiritual y agrega que Lacan 

utilizará de manera constante, 

[…] pues presentaba su seminario como un camino por el cual llevaba a sus 
alumnos, pero también un camino que él iba abriendo – «camino abierto», 
un término que usaría ampliamente y que no dejará de realzar en el Freud del 
Proyecto (p. 84). 

Lacan se esforzó en librar al psicoanálisis del modelo fisiologizante que se sostenía en el 

concepto de pulsión freudiano: «límite entre lo psíquico y lo somático» (Freud, 1915/1992b). 

En los seminarios Las formaciones del inconsciente (Lacan, 1995) y El acto psicoanalítico (Lacan, 

1967) queda claro que no se inscribió en el materialismo pavloviano. De hecho, la hipótesis que 

Watson no aceptó consiste en que si el «espíritu» actúa sobre el cuerpo, entonces, las leyes de la 

física serían inútiles, 

[…] es efectivamente la del psicoanálisis, a condición de definir «espíritu»: el 
espíritu, «la operación del espíritu santo del lenguaje», ironizó en algún lugar 
Lacan, actúa sobre el cuerpo a condición de plantear que ese supuesto 
«espíritu» es efecto de la materialidad, la del significante (Thomas, 2009, 
pp. 101-102). 

Sostuvo un materialismo del significante, materialidad de la lalangue,8 al cual le llamó 

motérialisme,9 «que produce un “espiritual”, unbévue».10 El espíritu (Witz) es 

producido: 

10 «Neologismo en forma de sustantivo por condensación de une (una) y bévue (equivocación, metedura o metida 
de pata, error debido a la inadvertencia). Por otro lado, se trata de la transliteración y de la homofonía 
aproximada de la palabra alemana Unbewusste (Inconsciente)» (Pasternac y Pasternac, 2003, p. 294). Véase 
Thomas (2009, p. 109). 

9 «Neologismo en forma de sustantivo conformado por la condensación de las palabras mot (palabra) y de 
matérialisme (materialismo)» (Pasternac y Pasternac, 2003, p. 196). Véase: Lacan (1975/1993). 

8 «Neologismo en forma de sustantivo por la unión del artículo la y el sustantivo langue (lengua) […] El mismo 
Lacan da cuenta de su sentido en su seminario del 10 de abril de 1973, cuando sostiene que al escribir 
lalangue en una palabra subraya con este enlace de los dos vocablos lo que lo distingue del estructuralismo 
[…] su escritura neológica forma parte de aquello en que se apoya su designación: el equívoco al que se presta 
la palabra […]» (Pasternac y Pasternac, 2003, p. 177). 

54 



 

[…] el espíritu, en el doble sentido francés de la palabra [esprit]11 es 
precisamente «la sagacidad vacía», «el juego gratuito de ocurrencias», «el 
trabajo de análisis», en suma, el espíritu obedece al significante […] (Allouch, 
2007, p. 114). 

Es interesante recordar que desde el año 1953 en «Función y campo de la palabra y del 

lenguaje en psicoanálisis» Lacan ya había señalado que 

La palabra en efecto es un don del lenguaje, y el lenguaje no es inmaterial. Es 
cuerpo sutil, pero es cuerpo. Las palabras están atrapadas en todas las 
imágenes corporales que cautivan al sujeto […] (Lacan, 1953/1985a, p. 289). 

El materialismo de Lacan se expresa en ese «cuerpo sutil» que veinte años después podrá 

expresar como la materialidad del significante, de la lalangue y, por lo tanto, un motérailisme. 

Dice: 

Es totalmente cierto que algo volverá a surgir luego en los sueños, en toda 
suerte de tropiezos, en toda suerte de maneras de decir, en función de la 
manera de decir, en función de la manera en que la lalangue fue hablada y 
también escuchada por tal o cual en su particularidad. Es, si me permiten 
emplearlo por primera vez, en ese móteralisme donde reside el asidero del 
inconsciente […] (Lacan, 1975/1993, p. 126). 

La espiritualidad lacaniana también puede caracterizarse en el seminario sobre la angustia 

por «una determinada trascendencia del significante unida al dinamismo de los objetos petit a» 

(Lacan, 1962-1963/2006). Más adelante en clase del 11 de diciembre de 1968 vincula de forma 

explícita «el significante lacaniano con la espiritualidad […] lo que constituye verdaderamente su 

principio espiritual, su origen del lenguaje, es que hay un agujero por donde todo se escapa» 

(Allouch, 2007, p. 116). 

De hecho, Allouch (2007) en ¿El psicoanálisis es un ejercicio espiritual? Respuesta a Michel 

Foucault resaltará que en la antigüedad «era posible cuidar de sí mismo, algo que tan solo en 

determinadas escuelas quería decir “de su alma”, fuera de toda psicología» (p. 33). Es más, en el 

libro Contra la eternidad es categórico: 

[…] un acto así pone en cuestión la existencia del alma como (psique) y en 
consecuencia la del alma «científicamente» rebajada que fue denominada 
«aparato psíquico» (Allouch, 2009, p. 102). 

11 «Esprit» designa tanto el Witz como el Geist. 
55 



 

Se trata nuevamente del estatuto del psicoanálisis, el cual no es una psicología, no es una 

ciencia, no es una religión, no es un arte ni es magia, sino una «forma de saber» que no es 

absolutamente nueva. 

Para Foucault, diferentes elementos del psicoanálisis y, en particular en Lacan, le resultan 

recuperaciones de exigencias propias de la espiritualidad de las escuelas filosóficas antiguas: ¿de 

qué manera accede el sujeto a la verdad? y ¿qué transformaciones produce en el sujeto el acceso a 

la verdad? 

Allouch (2007) señala que a más de un siglo «el psicoanálisis ha llegado a no saber ya en 

dónde está, a dónde pertenece ni tampoco qué es» (p. 19), no tanto en la práctica, sino en la 

posición del psicoanálisis dentro de la episteme, y, además, en la forma en que tiene que 

«presentarse en lo social a fin de poder subsistir, aunque fuera a modo de un parásito». 

Frente a las terapéuticas cortas y las evaluaciones se reaccionó y ser conformó una 

«comunidad psi», la cual convivió con la medicalización del psicoanálisis y con un modelo 

«pastoral» al servicio del bien público. Al respecto ya Lacan había indicado que no valía 

«psicoterapiar el psiquismo». 

Cuando alguien solicita un análisis se ha dado cuenta de que el modo en que cuidaba de sí 

resultaba insatisfecho. «Sigmund Freud, amoldándose a la histérica, había inventado una manera 

de cuidar de sí» (Allouch, 2007, p. 31). Como plantea Foucault (1981-1982/2002), otros lo 

habían precedido, la cura sui latina o la epimeleia heautou griega «tuvo una larga duración en 

toda la cultura griega y latina» (p. 17). Lacan (1975/1993) lo indica también a su manera: 

Traté como pude de revivir algo que no era mío, pero que ya había sido 
percibido por los antiguos estoicos. No hay razón alguna para pensar que la 
filosofía siempre haya sido tal como es para nosotros. En esa época la filosofía 
era un modo de vivir –un modo de vivir en relación al cual uno podía 
percatarse, mucho antes de Freud, que el lenguaje, ese lenguaje que no tiene 
absolutamente ninguna existencia teórica, interviene siempre bajo la forma de 
una palabra que quise fuese lo más cercana posible a la palabra francesa 
lallation – laleo en castellano- lalangue (p. 125). 

Esta línea implica ubicar al psicoanálisis como otra configuración de esos elementos que 

estaban presentes en las escuelas filosóficas antiguas. Esto no significa dejar de lado lo 

radicalmente nuevo que tuvo la invención del psicoanálisis. Tanto lo novedoso como los puntos 

de contacto serán posibles si se ubica al psicoanálisis dentro de su propia genealogía. Como 

56 



 

plantea Allouch (2007, pp. 18; 35), El poder psiquiátrico, Los anormales y La hermenéutica del 

sujeto permiten leer que Foucault elaboró una genealogía del psicoanálisis. Dicha genealogía que 

implica «el análisis a partir de una cuestión presente» (Foucault, 1981-1982/2002, p. 246) se 

produce cuando Foucault se advierte de que en la actualidad hay una ausencia total en la 

«relación de sí consigo mismo». 

57 



 

Referencias 
Allouch, J. (1993). Freud, y después Lacan. EPEL. 

Allouch, J. (2007). ¿El psicoanálisis es un ejercicio espiritual? Respuesta a Michel Foucault. El cuenco de plata. 

Allouch, J. (2009). Contra la eternidad. El cuenco de plata. 

Assoun, P-L. (1982). Introducción a la epistemología freudiana. Siglo XXI. (Obra original publicada en 1981) 

Brion, F. y Harcourt, B. (2014). Situación del curso. En M. Foucault, Obrar mal, decir la verdad. La función de la 
confesión en la justicia. Siglo XXI. (Obra original publicada en 1981) 

Derrida, J. (2010). Resistencias del psicoanálisis. Paidós. (Obra original publicada en 1996) 

Etcheverry, J. L. (1992). Sobre la versión castellana. En Strachey, J. (Comp.), Obras Completas. Sigmund Freud. 
Amorrortu editores. (Obra original publicada en 1972) 

Foucault, M. (1986). Historia de la locura en la época clásica. I. Fondo de Cultura Económica. (Obra original 
publicada en 1964) 

Foucault, M. (2002). La hermenéutica del sujeto. Fondo de Cultura Económica. (Obra original publicada en 
1981-1982) 

Foucault, M. (2003). Coraje y verdad. En T. Abraham, El último Foucault. Sudamericana. (Obra original publicada 
en 1983) 

Foucault, M. (2004). Discurso y verdad en la antigua Grecia. Paidós. (Obra original publicada en 1983) 

Foucault, M. (2009). El gobierno de sí y de los otros. Fondo de Cultura Económica. (Obra original publicada en 1983) 

Foucault, M. (2010). El coraje de la verdad. El gobierno de sí y de los otros II. Fondo de Cultura Económica. (Obra 
original publicada en 1983-1984) 

Foucault, M. (2014). Obrar mal, decir la verdad. La función de la confesión en la justicia. Siglo XXI. (Obra original 
publica en 1981) 

Freud, S. (1992a). Tratamiento psíquico (tratamiento del alma). En J. Strachey (Comp.), Sigmund Freud. Obras 
Completas (Vol. I, pp. 111-132). Amorrortu editores. (Obra original publicada en 1890) 

Freud, S. (1992b). Pulsiones y destinos de pulsión. En J. Strachey (Comp.), Sigmund Freud. Obras Completas (Vol. 
XIV, pp. 135-152). Amorrortu editores. (Obra original publicada en 1915) 

Freud, S. (1992c). Una dificultad del psicoanálisis. En J. Strachey (Comp.), Sigmund Freud. Obras Completas. (Vol. 
XVII. pp. 125-150). Amorrortu editores. (Obra original publicada en 1916) 

Freud, S. (1992d). Las resistencias contra el psicoanálisis. En J. Strachey (Comp.), Sigmund Freud. Obras Completas 
(Vol. XIX, pp. 223-235). Amorrortu editores. (Obra original publicada en 1924) 

Freud, S. (1992e). Moisés y la religión monoteísta. En J.Strachey (Comp.), Sigmund Freud. Obras Completas (Vol. 
XXIII, pp. 1-132). Amorrortu editores. (Obra original publicada en 1939) 

Lacan, J. (1967). El acto psicoanalítico. Seminario 15 (R. Rodríguez Ponte, Trad.). Escuela Freudiana de Buenos 
Aires. 

58 



 

Lacan, J. (1985a). Función y campo de la palabra y del lenguaje en psicoanálisis. En Escritos 1 (pp. 227-310). Siglo 
XXI. (Obra original publicada en 1953) 

Lacan, J. (1985b). Situación del psicoanálisis y formación del psicoanalista. En Escritos 1 (pp. 441-472). Siglo XXI, 
(Obra original publicada en 1956) 

Lacan, J. (1993). Conferencia de Ginebra sobre el síntoma. En Intervenciones y textos 2 (pp. 115-144). Manantial. 
(Obra original publicada en 1975) 

Lacan, J. (1995). El Seminario 5. Las formaciones del inconsciente. Paidós. (Obra original publicada en 1957-1958) 

Lacan, J. (2006). El Seminario 10. La angustia. Paidós. (Obra original publicada en 1962-1963) 

Le Gaufey, G. (1995). La evicción del origen. EPEL. 

Pasternac, M. y Pasternac, N. (2003). Comentarios a los neologismos de Jacques Lacan. Epeele. 

Thomas, M-C. (2009). ¿Psicoanálisis esquizofrénico? Neuropsicoanálisis/Spychanalyse (Desgarramiento o frontera 
dialéctica). Me Cayó el 20, (19), 59-92. 

Vanzago, L. (2011). Breve historia del alma. Fondo de Cultura Económica. 

59 


