Revista Fermentario, 19 (2), pp. 43-59, 2025
ISSN 1688-6151

‘ ’ i UNIVERSIDAD
8Q | 1,1 FHCE oE AR
y Ciencias de la Educacién

ARTICULO | ARTIGO
Fermentario V. 19, N° 2 (2025)

ISSN 1688-6151

Instituto de Educacidn, Facultad de Humanidades y Ciencias de

la Educacion, Universidad de la Republica. www.fhuce.edu.uy

LUGAR DE LA ESPIRITUALIDAD EN PSICOANALISIS.

CLINICA FILOSOFICA Y PSICOANALISIS

O LUGAR DA ESPIRITUALIDADE NA PSICANALISE. CLINICA FILOSOFICA E

PSICANALISE

LOCATION SPIRITUALITY IN PSYCHOANALYSIS. PHILOSOPHICAL CLINICAL AND

PSYCHOANALYSIS

Ana Maria Ferndndez Caraballo’

DOI: bttps://doi.org/10.47965/fermen.19.2.4

Resumen

En los ltimos cursos Foucault desarrolla lo que podria denominarse una clinica filoséfica a partir del cuidado de s y
en particular en el coraje de decir la verdad.

Ademds, afirma que uno de los campos de saber que contiene rasgos en comun con la espiritualidad es el
psicoandlisis. A partir de esa afirmacién desplegaremos la importancia de darle un lugar al alma y a la espiritualidad
en la clinica psicoanalitica.

Palabras claves: alma, clinica filoséfica, espiritualidad, filosoffa, psicoandlisis.

Resumo

Em seus cursos posteriores, Foucault desenvolve o que poderia ser chamado de clinica filoséfica baseada no cuidado
de si e, em particular, na coragem de dizer a verdade.

! Licenciada en Psicologfa (Facultad de Psicologfa, Udelar), licenciada en Lingiifstica (Facultad de Humanidades y
Ciencias de la Educacién, Udelar), magister en Psicologia y Educacién (Facultad de Psicologfa, Udelar),
doctoranda por la Universidad Complutense de Madrid, Facultad de Filosoffa, Psicoanalista. Directora del
Departamento de Ensefianza y Aprendizaje, Instituto de Educacién, Facultad de Humanidades y Ciencias
de la Educacién. Directora de la linea de investigacién «Ensefianza y Psicoandlisis» (ENPSI),
Departamento de Ensefianza y Aprendizaje, Instituto de Educacién, Facultad de Humanidades y Ciencias
de la Educacidn.

43


http://www.fhuce.edu.uy/
https://doi.org/10.47965/fermen.12.1

Além disso, ele afirma que um dos campos do conhecimento que compartilha caracteristicas comuns com a
espiritualidade ¢ a psicandlise. A partir dessa afirmagio, exploraremos a importincia de dar a alma e 4 espiritualidade
um lugar na prética psicanalitica.

Palavras-chave: alma, clinica filoséfica, espiritualidade, filosofia, psicandlise.

Abstract

In the last years Foucault develops what might be called a philosophical clinical care from each other and especially
the courage to tell the truth. It also states that one of the fields of knowledge that contains features in common with
spirituality is psychoanalysis. From that statement deploy the importance of giving a place to the soul and
spirituality in clinical psychoanalysis.

Keywords: philosophy, philosophical clinic, psychoanalysis, spirit, spirituality.

¢ Tiene usted un alma? La pregunta, filoséfica, teoldgica o simplemente incongruente, ha
adquirido un nuevo valor hoy en dia. Frente a los neurolépticos, el acrobic y el zapateo, ¢sigue

existiendo el alma? Julia Kristeva, Las nuevas enfermedades del alma

La espiritualidad como una posible clinica filosofica

Michel Foucault (1981/2014) dicta en Lovaina un curso entre los meses de abril a mayo de 1981
denominado «Obrar mal, decir la verdad. La funcién de la confesién en la justicias. Al
comienza a mostrar el sujeto que la ciencia supone, es decir, en qué consiste lo verdadero en el

régimen cientifico de la verdad. Al decir de Fabianne Brion y Bernard E. Harcourt (1981/2014):

Entre lineas no deja de insistir una pregunta: si la verdad «no se constata, sino
que se suscitax», si es «produccion en vez de apofania», ¢qué puede o debe ser
la filosoffa critica? Y una respuesta programdtica, mencionada con demasiada
brevedad en Lovaina «un contrapositivismo», que no es lo contrario del
positivismo, sino mds bien un contrapunto (p. 283).

Dicho contrapunto estd en relacién con el coraje de decir la verdad, de atreverse a saber lo
que somos y producir una transformacién del sujeto. Este curso y aquellos que lo siguen

apuntan a transformar la relacién histdrica, tedrica, ética con el sujeto. Es mds,

Todo sucede como si buscara una prictica autoaletiirgica cuyo efecto de
retroaccién sobre el sujeto sea un desasimiento de si, efecto ético y politico a la
vez; una suerte de c/inica filosdfica, que €l forjarfa al practicarla y volver sin
cesar a los textos filoséficos para alimentar y confrontar en ellos su prictica
critica (Brion y Hartcourt, 1981/2014, p. 317).?
Para Foucault (1983-1984/2010) la aletsirgica® consiste en la produccién de la verdad, la

produccién mediante la cual la verdad se manifiesta (p.185). Se trata del conjunto de

procedimientos mediante los cuales se saca a luz lo verdadero, lo oculto, lo imprevisible. Practicar

2 Enfasis afiadidos.
* En las clases del 16 al 23 de enero de 1980 lleva a cabo una lectura aletiirgica de Edipo Rey. Se trata de las relaciones
entre la manifestacién de la verdad y el arte de gobernar.

44



la aletdrgica es «la produccién de la verdad en la forma misma de la vida» (Foucault,

1983-1984/2010, p. 232).

El anilisis de este 4mbito podrifa llamarse, en oposicién al de las estructuras
epistemoldgicas, estudio de las «formas alettrgicas» [...] Desde el punto de
vista etimoldgico, la alettrgica serfa la produccién de la verdad, el acto por el
cual la verdad se manifiesta (Foucault, 1983-1984/2010, p. 19).

¢Qué permite al sujeto dejar de lado las identidades que lo gobiernan, los miedos, los

intereses que lo atan? Tener el coraje de decir la verdad, atreverse a saber. De hecho,

Estudiar el gobierno por la verdad significa examinar los actos de habla
mediante los cuales un individuo se constituye como sujeto y se vincula a una
identidad dada como su verdad, oponer el coraje de la verdad al poder de la
verdad quiere decir znventar una cinica filosdfica del sujeto, una clinica
filosdfica que le permita desasirse de las identidades que lo gobiernan (Brion y
Hartcourt, 1981/2014, p. 321)."

A continuacién del curso en Lovaina Foucault emprende un trabajo que comienza con La
hermenéutica del sujeto (1981-1982/2002) en los afios 1981 y 1982 que continuard hasta su
muerte en 1984. En el transcurso de ese tiempo, dicta tres cursos’ en los que la pregunta por el
«cuidado de si» o «inquietud de si» (epimeleia heanton o cura sui) y las pricticas que
permitieron dicho cuidado en occidente estarin basadas en una idea de espiritualidad, la cual

conlleva un estudio sobre el alma. Define la espiritualidad como:

La basqueda, la prictica, la experiencia por las cuales el sujeto efecttia en s
mismo las transformaciones necesarias para tener acceso a la verdad. Se
denominard «espiritualidad», entonces, el conjunto de esas busquedas,
précticas y experiencias que pueden ser las purificaciones, las ascesis, las
renuncias, las conversiones de la mirada, las modificaciones de la existencia,
etcétera, que constituyen, no para el conocimiento, sino para el sujeto, para el
ser mismo del sujeto, el precio a pagar por tener acceso a la verdad (Foucault,
1981-1982/2002, p. 33).

Le asigna tres caracteristicas: la verdad no se da al sujeto con pleno derecho, se requiere una

transformacion una conversion del sujeto respecto de si para acceder a la verdad al precio del ser

* Enfasis afiadidos.
> Los otros cursos son: EL gobierno de sty de los otros (Foucault, 1983/2009) y E coraje de la verdad. El gobierno de s
7y de los otros IT (Foucault, 1983-1984/2010). Este tltimo lo trabajé también en la Universidad de Berkeley, de
allf surgieron dos publicaciones: Discurso y verdad en la antigua Grecia (Foucault, 1983/2004) y Coraje y
verdad (Foucault, 1983-1984/2003).
45



mismo del sujeto; ademds, dicha transformacién se da por el movimiento de eros (amor) y de un
trabajo que es la ascesis; y por tltimo, la espiritualidad produce efectos «de contragolpe» de la
verdad sobre el sujeto. «La verdad es la que ilumina al sujeto; la verdad es la que le da
bienaventuranza; la verdad es la que le da tranquilidad al alma» (Foucault, 1981-1982/2002,
p- 33- 34).

También plantea distintos momentos en la relacién del sujeto con la verdad y el cuidado
de si: una formulacién que aparece en el siglo v a. C., que atravesé hasta los siglos vy vd. C. en
la que toda la filosoffa griega, helenistica y romana y la espiritualidad cristiana dio lugar a una
historia de la subjetividad; el momento cartesiano que reubicé el «condcete a ti mismo» (grothi
seauton) y descalificd la epimelia heauton. La evidencia cartesiana hizo del condcete a ti mismo el

acceso fundamental a la verdad y excluyé la inquietud de si del pensamiento filoséfico moderno.

[...] si damos un salto de varios siglos, podemos decir que entramos en la edad
moderna (quiero decir que la historia de la verdad entré en su periodo
moderno) el dia en que se admitié que lo que da acceso a la verdad, las
condiciones segun las cuales el sujeto puede tener acceso a ella, es el
conocimiento y solo el conocimiento. Me parece que ese es el punto en que
asume su lugar y su sentido lo que llamé el «xmomento cartesiano» sin querer
decir en absoluto que se trata de Descartes, que fue ¢l precisamente su
inventor y el primero en hacer esto (Foucault, 1981/1982/2002, p. 36).

El lazo entre el acceso a la verdad convertido en desarrollo auténomo de conocimiento y la
transformacion del ser del sujeto por si mismo no se rompié de manera brusca, ni siquiera se
produjo en el momento cartesiano, ni por la ciencia, sino que hubo un trabajo de varios siglos del
lado de la teologfa. Desde San Agustin hasta el siglo xvi el conflicto no se dio entre la
espiritualidad y la ciencia, sino entre la espiritualidad y la teologfa (cristianismo).

Si bien se originé un corte, la espiritualidad y el camino para llegar a la verdad no
desaparecié y Foucault reconoce que diversos filésofos continuaron con dicha busqueda
(Spinoza, Kant, Hegel, Schopenhauer, Nietzsche, Heidegger, entre otros). Agrega, ademds, que
ciertas formas de saber que no son ciencias contienen de una manera «vigorosa y nitida, algunos
elementos, al menos, algunas de las exigencias de la espiritualidad» (Foucault, 1981/1982/2002,

p- 43).

46



Aqui nos encontramos con una afirmacién foucaultiana de interés para el campo
freudiano, una de esas formas de saber, que contienen exigencias de la espiritualidad, es el

psicoanilisis y en particular Lacan. Amerita dejar plasmada la extensa cita siguiente:

Habrdn reconocido enseguida una forma de saber como el marxismo o el
psicoandlisis. Es un completo error, como resulta evidente por si mismo,
asimilarlos a la religién. No tiene ningin sentido y no aporta nada. Sin
embargo si tomamos uno y otro, sabemos bien, por razones completamente
diferentes, pero con efectos relativamente homdlogos, que, tanto en el
marxismo como en el psicoanilisis, el problema de lo que pasa con el ser del
sujeto (lo que debe ser el ser del sujeto para tener acceso a la verdad) y la
cuestion, a cambio, de lo que puede transformarse en el sujeto por el hecho de
tener acceso a la verdad, pues buen, estas dos cuestiones, que son, cuestiones
absolutamente caracteristicas de la espiritualidad, podemos encontrarlas en el
corazén mismo o, en todo caso, en el principio y la culminacién de uno y otro
de esos saberes. No digo para nada que sean formas de espiritualidad. Me
refiero a que volvemos a hallar, en esas formas de saber, las cuestiones, las
interrogaciones, las exigencias que, me parece —si echamos una mirada
histérica sobre algunos milenios, al menos uno o dos-, son las muy viejas, las
muy fundamentales cuestiones de la epimeleia heatou, y por lo tanto de la
espiritualidad como condicién de acceso a la verdad. (Foucault,
1981-1982/2002, p. 43).

Resalta algo que entiendo, también, de importancia: ambas formas de saber no

consideraron en forma explicita ese punto de vista. Sin embargo, dice:

Y me parece que todo el interés y la fuerza de los andlisis de Lacan radican
precisamente en esto: que €l fue, creo, el inico desde Freud que quiso volver a
centrar la cuestion del psicoanilisis en el problema, justamente, de las
relaciones entre el sujeto y la verdad. [...] Lacan intent plantear la cuestién
que es histdrica y propiamente espiritual: la del precio que el sujeto debe pagar
para decir la verdad, y la del efecto que tiene sobre ¢l el hecho de que haya
dicho, que pueda decir y haya dicho la verdad sobre si mismo. Al recuperar
esta cuestion, creo que hizo resurgir efectivamente, desde el interior mismo del
psicoandlisis, la mds antigua tradicién, la mds antigua interrogacién, la mds
antigua inquietud de la epimeleia heaunton, que fue la forma més general de la
espiritualidad (Foucault, 1981-1982/2002, p. 44).

Hay varios puntos de gran importancia en estos trabajos que llevé a cabo Foucault y que
resultan de interés para el campo psicoanalitico. Remito al libro de Jean Allouch (2007) E/

psicoandlisis ses un efercicio espivitual? Una respuesta a Michel Foucault, quien fue el primero en

47



aceptar el desafio que propuso Foucault a los psicoanalistas. En dicho libro se encuentra un
trabajo exhaustivo respecto de los rasgos en comun entre los ejercicios espirituales y el

psicoanilisis. Ademds de dedicar un capitulo a la espiritualidad en Lacan y en Freud.

¢Qué espiritualidad (alma) es posible en la clinica
psicoanalitica?

El hombre moderno estd a punto de perder su alma, pero no lo sabe. [...] No tenemos ni el
tiempo ni el espacio para hacernos con un alma. [...] Porque hay que reconocer la evidencia:
presionados por el estrés, impacientes por ganar y gastar, por gozar y morir, los hombres y las

mujeres de hoy prescinden de esta representacién de su experiencia que llamamos una vida

psiquica. Julia Kristeva, Las nuevas enfermedades del alma Hablar de espiritualidad remite
inmediatamente a la teologfa, a la filosofia o la metafisica. Ellas las contienen desde siempre, sin
embargo, no son de su exclusividad, diferentes campos de saber se han ocupado de ubicarlas en
sus teorizaciones.

Si bien el psicoandlisis, desde sus inicios, le ha otorgado un lugar especial a la espiritualidad
y al alma, términos tales como alma, espiritu, espiritualidad y religiéon no han tenido siempre
relevancia para los psicoanalistas. Sin embargo, algunos lo reclaman como un trabajo que
ameritarfa ser hecho.®

Las pretensiones de otorgarle un estatuto de credibilidad han llevado muchas veces a que el
psicoandlisis se vuelque hacia los modelos de cientificidad. Un ejemplo actual consiste en la
creacién de un neuro—psicoamzilisis.7

Las disputas por el lugar epistémico del psicoandlisis se encuentran desde los comienzos
con el propio Freud y sus seguidores. Dependiendo de su ubicacién se producirn teorizaciones
muy disimiles que repercutirdn en la préictica analitica. Es entonces necesario sefialar algo obvio,
no hay «el psicoandlisis» ni «los psicoanalistas», tampoco se puede encontrar homogeneidad en
la obra de Freud o la de Lacan. Jacques Derrida (2010) en su articulo «Ser justos con Freud. La

historia de la locura en la edad del psicoandlisis» lo expresa de una manera muy clara: «[...] ¢Qué

¢ A modo de ejemplo, J. Allouch (2009) en su libro Contra la eternidad, en el apartado «El alma» dice: «No
consideraré aqui las sucesivas definiciones del alma que podemos (o podriamos, pues, que yo sepa, este
trabajo no se ha hecho) leer en Lacan y asi problematizarla» (p. 99).

7 Sobre esta temdtica véase Thomas (2009).

48



se dice cuando se dice “el” psicoanilisis? ¢Qué es lo que se identifica asi, y tan globalmente? [...]
¢Qué es el psicoandlisis “en si”?» (p. 134).

Es mds, dird que es imposible hablar de «todo» el psicoandlisis: «si se pudiera decir
seriamente algo asi, lo que yo no creo: el psicoandlisis, todo el psicoandlisis, toda la verdad de
todo el psicoanilisis» (Derrida, 1996/2010, p. 161). Mds bien se trata de que el psicoanilisis no
es globalizable, es dividido y multiple.

Entonces, resulta imprescindible ubicar de qué manera es posible tratar la temdtica de la
espiritualidad y el alma dentro del campo freudiano. Para ello haremos un pequefio rodeo que
permita situar qué lugar le otorgaron Freud y Lacan al alma.

En Freud encontramos al menos dos posiciones opuestas: por un lado, el psicoanilisis es
una ciencia natural que estudia los procesos inconscientes y, por otra parte, dird que su
naturaleza es desconocida. Al respecto, Paul-Laurent Assoun (1981/1982) sefiala que se trata de

un silogismo paradéjico que yuxtapone dos tesis:

El psicoandlisis es una Naturwissenschaft; su objeto es el inconsciente; el
inconsciente es la cosa en si, o sea lo incognoscible. ¢El psicoanilisis no serfa
mis que el saber de lo incognoscible? Al enunciar este silogismo, es patente
que tocamos el meollo de la paradoja de la espistemologia freudiana. [...] Si
puede simultineamente y sin contradiccién afirmar la cientificidad del saber
analitico y profesar un agnosticismo, o sea afirmar un limite absoluto al
conocimiento, es porque estas dos tesis se concilian en el referente
epistemolégico que moviliza (p. 68).

Como es bien sabido Freud inicia su produccién tedrica que denominard psicoandlisis en
el tiempo en que surge la psicologia cientifica. Assoun (1981/1982, p.69) sitia como
antecedentes el agnosticismo de Du Bois-Reymond quien plantea que la ciencia deber4 estudiar
el nexo entre la materia y la fuerza. Se trata de saber lo que es la sustancia (principio de la fuerza y
la materia) y cémo esta siente, desea, piensa. La conclusién es que sobre esos dos puntos para

siempre ignoramos e ignoraremos (jlgnoramus, Ignorabimaus'). Surge

[...] lo que Lange, en su «Historia del materialismo», llama en la misma época
«una psicologfa sin alma. Se trata de una psicologfa conforme a la ciencia de

la naturaleza» (Assoun, 1981/1982, p. 71).

Para muchos implicé que finalmente se lograba renunciar a las especulaciones metafisicas
sobre la «esencia del alma» a favor del estudio de las relaciones fisioldgicas.

49



Por tanto, se comprende que cuando Freud identifica el inconsciente con la
cosa en sf, reconoce la figura de lo incognoscible que heredé al mismo tiempo
que la suntuosa morada de la Naturwissenschaft. Pues su castillo tiene su
fantasma, y Freud no hace mds que volverlo a bautizar: «el inconsciente». Ni
mds ni menos cosa en si que la antigua, que no compromete la ambicién de
explicacién, sino que constituye su reverso especular. Punto de unién de la
prohibicién de Du Bois-Reymond - ‘i{lgnorabimus!»- y de la ambicién de
Lange: «Admitamos una psicologfa sin alma». Aqui lo que funda la audacia
es precisamente el limite: el saber, consciente de su carencia, se vuelve seguro
de si, a reserva de exorcizar el espectro de la cosa en sf, con una ironfa un tanto
inquieta (Assoun, 1981/1982, p. 71).

No obstante, Freud tendrd que vérselas con el estudio de los procesos inconscientes, de alli
su metapsicologfa.

Para Luca Vanzago (2011) el problema de la psique, la conciencia y el alma en Freud tiene
un estatuto filoséfico ya que parte de cuestiones epistemoldgicas comunes a autores que lo
precedieron y posteriores a él. Como ya hemos senalado, desde los inicios Freud se encuentra
vacilante entre un enfoque positivista (modelo mecanicista y determinista de la naturaleza) y una
postura diferente que tiene como origen a Spinoza y a Goethe. El estudio de la histeria le permite
mostrar que la vida psiquica tiene autonomia respecto de su base neuroldgica. Surge una manera

de comprender la relacién mente-cuerpo diferente a la tradicién moderna.

El alma (para utilizar un término presente en Freud desde sus comienzos y
luego cada vez con mayor frecuencia) es tan irreductible al cuerpo como
asimismo estd inextricablemente unida a él. Esta doble determinacién («un
tan... como...» que es también un «ni... ni...», lo cual implica que el alma no
es reductible al cuerpo, ni totalmente separada de él) constituye quizds la
caracteristica peculiar de la postura de Freud, también en su evolucién
posterior (Vanzago, 2011, p. 179).

Es importante resaltar que la terminologfa freudiana se va transformando en el correr de su
produccién tedrica. Psique y psiquico se van sustituyendo de forma progresiva por las palabras
alma (Seele) y el adjetivo seelisch.

Si bien Freud se dedicé a construir sus conceptualizaciones sobre el aparto psiquico o
animico, y por lo tanto es posible leer un énfasis en el psiquismo, no por ello estdn ausentes en su
obra referencias al alma. De hecho, el término alemdn Seele que se ha traducido por psiquis tiene
como principal acepcion alma. Ya en las Publicaciones prepsicoanaliticas en la parte «Tratamiento

psiquico (tratamiento del alma)» de 1890 plantea que:
50



«Psique» es una palabra griega que en alemdn se traduce «Seele»

{«almax}. Segin esto, «tratamiento psiquico» es lo mismo que «tratamiento
del almax. Podria creerse, entonces, que por tal se entiende tratamiento de los
fenémenos patolédgicos de la vida animica. Pero no es este el significado de la
expresion, «ITratamiento psiquico» quiere decir, mds bien, tratamiento desde
el alma —ya sea de perturbaciones animicas o corporales— con recursos que
de manera primaria e inmediata influyen sobre lo animico del hombre (Freud,
1890/1992a, p. 115).

Es mids, en las Obras completas de Sigmund Freud traducidas al espafiol por José Luis
Etcheverry y editadas por Amorrortu, en el tomo «Sobre la versién castellana» se sefala:
«Hemos traducido Seele y seelisch por “alma” y “animico”, respectivamente. Asi, “aparato

animico». (Etcheverry, 1972/1992) continta:

La psicologia freudiana tiene por objeto al «almax», nocién que antes
perteneci6 al mito, la religién y la metafisica, y ahora se incluye dentro de una
ciencia que expande de continuo sus fronteras en el campo del saber (p. 36).

En diferentes tramos de la obra de Freud es posible asimilar el término alma con
inconsciente. A modo de ejemplo, en el texto «Una dificultad del psicoanilisis» Freud
(1916/1992c¢, p. 134) dice: «Lo animico en ti no coincide con lo consciente para ti; que algo
ocurra en tu alma y que ademds te enteres de ello no son dos cosas idénticas». Mds adelante en

«Las resistencias contra el psicoanilisis» Freud (1924/1992d) senala:

¢Qué puede decir entonces el filésofo frente a una doctrina que, como el
psicoandlisis, asevera que lo animico es, mds bien, en si inconsciente, y la
condicién de consciente no es mds que una cualidad que puede agregarse o no
al acto animico singular, y eventualmente, cuando falta, no altera nada més en
este? (p. 230).

La pulsién, el inconsciente, Eros, la repeticién, la sexualidad, los suefios, entre otras tantas
de sus conceptulizaciones le permiten separarse cada vez mds del modelo dualista mente-cuerpo y
llevar al psicoandlisis a una autonomia tedrica propia.

Por su parte, Derrida (1996/2010, p.117) en su libro Resistencias del psicoandlisis,
especificamente en el capitulo «Ser justos con Freud. La historia de la locura en la edad del
psicoandlisis», estudia el planteo de Foucault (1964/1986) en Historia de la locura en la época

cldsica en relacién con Freud. Para Foucault la psicologia no existia atin en la época cldsica, no

51



hay separacién entre las terapéuticas fisicas y las meditaciones psicoldgicas. Por otra parte, el

psicoandlisis no se trata de una psicologfa. La psicologia positivista habfa enmascarado la

experiencia de la sinrazén.

El psicoanilisis, por el contrario, rompe con la psicologfa al hablar de la
Sinrazon que habla en la locura, y por lo tanto al retornar, en virtud de esa
palabra intercambiada, no a la edad cldsica en si (que a diferencia de la
psicologia, ha determinado perfectamente la locura como sinrazén, aunque
para excluirla o encerrarla), sino a ese desvelo de la época clésica que atn lo
asediaba (Derrida, 1996/2010, p. 120).

«Ser justos con Freud» para Derrida implica rescatar un cierto «Genio maligno de

Freud», fundamentalmente, la presencia de lo demonfaco, la pulsién de muerte. EI hombre

contempordneo, desde Nietzsche y Freud, sabe de si mismo aquello por donde amenaza la

sinrazon.

El Freud que rompe con la psicologia, con el evolucionismo, con el
biologisimo, en el fondo el Freud trigico que se muestra hospitalario a la
locura [...] porque ¢l es el extrafio al espacio hospitalario, el Freud trigico que
merece hospitalidad en el gran linaje de los locos geniales es el Freud que se
explica con la muerte (Derrida, 1996/2010, p. 148).

El Freud de la muerte, del amor, de la locura, de los suefos, del inconsciente... que ubicé al

psicoandlisis fuera de la psicologfa y de las ciencias humanas, es el Freud que permite leer un

lugar para la espiritualidad.

Cabe senalar que Freud desde sus comienzos se pregunté por el estatuto de la

espiritualidad en psicoandlisis. Es muy conocida su correspondencia con Ferenczi sobre la

«transferencia de pensamiento» (Gedankenubertrigung) y el trabajo sobre Moisés al final de su

recorrido donde la espiritualidad (Geistigkeit) se hace cada vez mds necesaria a la vez que se

encuentra como dice Allouch (2007, p. 78) «asustado» y con «reservas», pero dando lugar a

una definicién de espiritualidad que se encuentra nada mds ni nada menos que en el apartado C,

«El progreso en la espiritualidad>», de la segunda parte:

El hombre se vio movido a reconocer donde quiera unos poderes
«espirituales» (gezstige), es decir, los poderes que no se podrian aprehender
por los sentidos (Sznner), (en especial por la vista), no obstante lo cual,
exteriorizaban efectos indudables, incluso hiperintesos. Si nos es licito confiar

en el testimonio del lenguaje, fue el aire en movimiento lo que proporciond el

52



modelo de la espiritualidad, pues el espiritu (Gesst) toma su nombre prestado
del soplo de viento (animus, spiritus, en hebreo rouach, soplo). En ello
implicaba el descubrimiento del alma (Seele) como el principio espiritual

(gestige) en el seno del individuo (Freud, 1939/1992e, pp. 110- 111).

Por su parte, Lacan ubicard al sujeto en relacién con la ciencia otorgindole un lugar al

cdgito y al Dios engafiador. Como indica Derrida (1996/2010):

Lacan volvia sin cesar a una cierta insuperabilidad de Descartes. En 1954,
asociando a Descartes con Freud en su «Propos sur la causalité psychique», €l
declaraba en conclusién que «ni Sdcrates, ni Descartes, ni Marx, ni Freud,
pueden ser «superados» en tanto han conducido su investigacién con la
pasién de develar lo que tiene un objeto: la verdad» (p. 112).

Como bien seniala Allouch (1993) Freud, y después Lacan, es decir, no hay continuidad. El
lugar del saber, la evidencia, en psicoanilisis ha tenido variaciones. Lacan se dispuso a «vaciar la
evidencia». Se dedicé a estudiar el estatuto del saber en psicoandlisis, situé al inconsciente como
un «saber no sabido». En el correr de los afios de su ensefianza le otorgé diferentes estatutos al
psicoandlisis: ciencia conjetural, discurso, delirio, incluso ¢ciencia del alma?

La ruptura epistémica entre Freud y Lacan ha sido marcada con claridad por varios

autores, Le Gaufey (1995) lo dice de manera clara y contundente:

[...] entre Freud y Lacan, a pesar de la innegable comunidad de referencia que
los coloca en la misma linea, hay una ruptura epistémica considerable, que
redistribuye de una manera muy distinta las cartas, a las cuales se ha vuelto
dificil llamar «las mismas». Esta fisura no es especifica del campo
psicoanalitico, al contrario ella ha atravesado la mayorfa de los campos del
saber contemporaneos [...] (p. 11).

El paradigma SIR, el objeto petit a, el amor de transferencia, los juegos de lenguaje,
lalangue, el saber y la verdad, entre otras tantas conceptualizaciones, permiten lugares donde
ubicar la espiritualidad. Alma, espiritu, espiritualidad, religién estin desplegadas de maneras
diversas en pricticamente la mayorfa de los seminarios y escritos de Lacan.

A modo de muestra en «Situacién del psicoandlisis y formacién del psicoanalista» del afo

1956 dice:

53



Lo que no se puede dejar de decir es que Freud, previendo especialmente esta
colusién con el conductismo, la denuncié por anticipado como la mds
contraria a su via. Cualquiera deba ser para el andlisis la salida de la singular
direccién espiritual en la que asi parece introducirse (Lacan, 1956/1985b,
p. 471).

Allouch (2007) entiende que «la via» se trata del término espiritual y agrega que Lacan

utilizard de manera constante,

[...] pues presentaba su seminario como un camino por el cual llevaba a sus
alumnos, pero también un camino que ¢l iba abriendo — «camino abierto»,
un término que usarfa ampliamente y que no dejard de realzar en el Freud del
Proyecto (p. 84).

Lacan se esforzé en librar al psicoandlisis del modelo fisiologizante que se sostenia en el
concepto de pulsién freudiano: «limite entre lo psiquico y lo somdtico» (Freud, 1915/1992b).
En los seminarios Las formaciones del inconsciente (Lacan, 1995) y El acto psicoanalitico (Lacan,
1967) queda claro que no se inscribié en el materialismo pavloviano. De hecho, la hipétesis que
Watson no acepté consiste en que si el «espiritu» actda sobre el cuerpo, entonces, las leyes de la

fisica serfan inttiles,

[...] es efectivamente la del psicoandlisis, a condicién de definir «espiritu»: el
espiritu, «la operacién del espiritu santo del lenguaje», ironizé en algtin lugar
Lacan, actda sobre el cuerpo a condicién de plantear que ese supuesto
«espiritu» es efecto de la materialidad, la del significante (Thomas, 2009,
pp. 101-102).

Sostuvo un materialismo del significante, materialidad de la lalangue,s al cual le llamé
motérialisme,” «que produce un “espiritual”, unbévue»." El espiritu (Witz) es

producido:

® «Neologismo en forma de sustantivo por la unién del articulo la y el sustantivo langue (lengua) [...] El mismo
Lacan da cuenta de su sentido en su seminario del 10 de abril de 1973, cuando sostiene que al escribir
lalangue en una palabra subraya con este enlace de los dos vocablos lo que lo distingue del estructuralismo
[...] su escritura neoldgica forma parte de aquello en que se apoya su designacion: el equivoco al que se presta
la palabra [...]» (Pasternac y Pasternac, 2003, p. 177).

? «Neologismo en forma de sustantivo conformado por la condensacién de las palabras mot (palabra) y de

matérialisme (materialismo)» (Pasternac y Pasternac, 2003, p. 196). Véase: Lacan (1975/1993).

' «Neologismo en forma de sustantivo por condensacién de une (una) y bévue (equivocacién, metedura o metida
de pata, error debido a la inadvertencia). Por otro lado, se trata de la transliteracién y de la homofonia
aproximada de la palabra alemana Unbewusste (Inconsciente)» (Pasternac y Pasternac, 2003, p. 294). Véase

Thomas (2009, p. 109).
54



[.] el espiritu, en el doble sentido francés de la palabra [esprif]'! es
precisamente «la sagacidad vacfa», «el juego gratuito de ocurrencias», «el
trabajo de andlisis», en suma, el espiritu obedece al significante [...] (Allouch,
2007, p. 114).

Es interesante recordar que desde el afio 1953 en «Funcién y campo de la palabra y del

lenguaje en psicoandlisis» Lacan ya habia sefialado que

La palabra en efecto es un don del lenguaje, y el lenguaje no es inmaterial. Es
cuerpo sutil, pero es cuerpo. Las palabras estin atrapadas en todas las
imdgenes corporales que cautivan al sujeto [...] (Lacan, 1953/1985a, p. 289).

El materialismo de Lacan se expresa en ese «cuerpo sutil» que veinte afios después podrd
expresar como la materialidad del significante, de la lalangue y, por lo tanto, un motérailisme.

Dice:

Es totalmente cierto que algo volverd a surgir luego en los suefios, en toda
suerte de tropiezos, en toda suerte de maneras de decir, en funcién de la
manera de decir, en funcién de la manera en que la /alangue fue hablada y
también escuchada por tal o cual en su particularidad. Es, si me permiten
emplearlo por primera vez, en ese mdteralisme donde reside el asidero del
inconsciente [...] (Lacan, 1975/1993, p. 126).

La espiritualidad lacaniana también puede caracterizarse en el seminario sobre la angustia
por «una determinada trascendencia del significante unida al dinamismo de los objetos petit a»
(Lacan, 1962-1963/2006). M4s adelante en clase del 11 de diciembre de 1968 vincula de forma
explicita «el significante lacaniano con la espiritualidad [...] lo que constituye verdaderamente su
principio espiritual, su origen del lenguaje, es que hay un agujero por donde todo se escapa»
(Allouch, 2007, p. 116).

De hecho, Allouch (2007) en ¢EL psicoandlisis es un ejercicio espiritual? Respuesta a Michel
Foucanlt resaltard que en la antigliedad «era posible cuidar de si mismo, algo que tan solo en
determinadas escuelas querfa decir “de su alma”, fuera de toda psicologfa» (p. 33). Es mds, en el

libro Contra la eternidad es categérico:

[...] un acto asi pone en cuestién la existencia del alma como (psigue) y en
consecuencia la del alma «cientificamente» rebajada que fue denominada

«aparato psiquico» (Allouch, 2009, p. 102).

1 «Esprit» designa tanto el Witz como el Geist.

55



Se trata nuevamente del estatuto del psicoanilisis, el cual no es una psicologia, no es una
ciencia, no es una religién, no es un arte ni es magia, sino una «forma de saber» que no es
absolutamente nueva.

Para Foucault, diferentes elementos del psicoanilisis y, en particular en Lacan, le resultan
recuperaciones de exigencias propias de la espiritualidad de las escuelas filoséficas antiguas: ¢de
qué manera accede el sujeto a la verdad? y ;qué transformaciones produce en el sujeto el acceso a
la verdad?

Allouch (2007) sefiala que a més de un siglo «el psicoanilisis ha llegado a no saber ya en
dénde estd, a dénde pertenece ni tampoco qué es» (p. 19), no tanto en la prictica, sino en la
posicién del psicoandlisis dentro de la episteme, y, ademds, en la forma en que tiene que
«presentarse en lo social a fin de poder subsistir, aunque fuera a modo de un parisito».

Frente a las terapéuticas cortas y las evaluaciones se reacciond y ser conformé una
«comunidad psi», la cual convivié con la medicalizacién del psicoandlisis y con un modelo
«pastoral» al servicio del bien puablico. Al respecto ya Lacan habia indicado que no valfa
«psicoterapiar el psiquismo» .

Cuando alguien solicita un andlisis se ha dado cuenta de que el modo en que cuidaba de si
resultaba insatisfecho. «Sigmund Freud, amoldédndose a la histérica, habfa inventado una manera
de cuidar de si» (Allouch, 2007, p. 31). Como plantea Foucault (1981-1982/2002), otros lo
habian precedido, la cura sui latina o la epimeleia heauton griega «tuvo una larga duracién en

toda la cultura griega y latina» (p. 17). Lacan (1975/1993) lo indica también a su manera:

Traté como pude de revivir algo que no era mio, pero que ya habia sido
percibido por los antiguos estoicos. No hay razén alguna para pensar que la
filosoffa siempre haya sido tal como es para nosotros. En esa época la filosoffa
era un modo de vivir —un modo de vivir en relacién al cual uno podia
percatarse, mucho antes de Freud, que el lenguaje, ese lenguaje que no tiene
absolutamente ninguna existencia tedrica, interviene siempre bajo la forma de
una palabra que quise fuese lo mds cercana posible a la palabra francesa
lallation - laleo en castellano- lalangue (p. 125).

Esta linea implica ubicar al psicoanilisis como otra configuracién de esos elementos que
estaban presentes en las escuelas filoséficas antiguas. Esto no significa dejar de lado lo
radicalmente nuevo que tuvo la invencién del psicoandlisis. Tanto lo novedoso como los puntos

de contacto serdn posibles si se ubica al psicoanilisis dentro de su propia genealogfa. Como

56



plantea Allouch (2007, pp. 18; 35), El poder psiquidtrico, Los anormales y La hermenéutica del
sujeto permiten leer que Foucault elaboré una genealogifa del psicoanilisis. Dicha genealogia que
implica «el anilisis a partir de una cuestién presente» (Foucault, 1981-1982/2002, p. 246) se
produce cuando Foucault se advierte de que en la actualidad hay una ausencia total en la

«relacién de sf consigo mismo».

57



Referencias

Allouch, J. (1993). Freud, y después Lacan. EPEL.

Allouch, J. (2007). ¢El psicoandlisis es un ejercicio espiritual? Respuesta a Michel Foucault. El cuenco de plata.
Allouch, J. (2009). Contra la eternidad. El cuenco de plata.

Assoun, P-L. (1982). Introduccion a la epistemologia frendiana. Siglo XX1I. (Obra original publicada en 1981)

Brion, F. y Harcourt, B. (2014). Situacién del curso. En M. Foucault, Obrar mal, decir la verdad. La funcion de la
conffesion en la justicia. Siglo XXI. (Obra original publicada en 1981)

Derrida, J. (2010). Resistencias del psicoandlisis. Paidés. (Obra original publicada en 1996)

Etcheverry, J. L. (1992). Sobre la versién castellana. En Strachey, J. (Comp.), Obras Completas. Sigmund Freud.
Amorrortu editores. (Obra original publicada en 1972)

Foucault, M. (1986). Historia de la locura en la época cldsica. I. Fondo de Cultura Econémica. (Obra original
publicada en 1964)

Foucault, M. (2002). La hermenéutica del sujeto. Fondo de Cultura Econémica. (Obra original publicada en
1981-1982)

Foucault, M. (2003). Coraje y verdad. En T. Abraham, E/ s#ltimo Foucanlt. Sudamericana. (Obra original publicada
en 1983)

Foucault, M. (2004). Discurso y verdad en la antigna Grecia. Paidés. (Obra original publicada en 1983)
Foucault, M. (2009). E{ gobierno de si' y de los otros. Fondo de Cultura Econémica. (Obra original publicada en 1983)

Foucault, M. (2010). E/ coraje de la verdad. El gobierno de si' y de los otros II. Fondo de Cultura Econémica. (Obra
original publicada en 1983-1984)

Foucault, M. (2014). Obrar mal, decir la verdad. La funcion de la confesion en la justicia. Siglo XXI. (Obra original
publica en 1981)

Freud, S. (1992a). Tratamiento psiquico (tratamiento del alma). En J. Strachey (Comp.), Sigmund Freud. Obras
Completas (Vol. I, pp. 111-132). Amorrortu editores. (Obra original publicada en 1890)

Freud, S. (1992b). Pulsiones y destinos de pulsién. EnJ. Strachey (Comp.), Sigmund Freud. Obras Completas (Vol.
XIV, pp. 135-152). Amorrortu editores. (Obra original publicada en 1915)

Freud, S. (1992c). Una dificultad del psicoandlisis. En J. Strachey (Comp.), Sigmund Freud. Obras Completas. (Vol.
XVIL pp. 125-150). Amorrortu editores. (Obra original publicada en 1916)

Freud, S. (1992d). Las resistencias contra el psicoandlisis. En J. Strachey (Comp.), Sigmund Freud. Obras Completas
(Vol. XIX, pp. 223-235). Amorrortu editores. (Obra original publicada en 1924)

Freud, S. (1992¢). Moisés y la religién monoteista. En J.Strachey (Comp.), Sigmund Freud. Obras Completas (Vol.
XXII1, pp. 1-132). Amorrortu editores. (Obra original publicada en 1939)

Lacan, J. (1967). El acto psicoanalitico. Seminario 15 (R. Rodriguez Ponte, Trad.). Escuela Freudiana de Buenos
Aires.

58



Lacan, J. (1985a). Funcién y campo de la palabra y del lenguaje en psicoanilisis. En Escritos 1 (pp. 227-310). Siglo
XXI. (Obra original publicada en 1953)

Lacan, J. (1985b). Situacién del psicoanilisis y formacién del psicoanalista. En Escritos 1 (pp. 441-472). Siglo XXI,
(Obra original publicada en 1956)

Lacan, J. (1993). Conferencia de Ginebra sobre el sintoma. En Intervenciones y textos 2 (pp. 115-144). Manantial.
(Obra original publicada en 1975)

Lacan, J. (1995). El Seminario 5. Las formaciones del inconsciente. Paidés. (Obra original publicada en 1957-1958)
Lacan, J. (2006). El Seminario 10. La angustia. Paidds. (Obra original publicada en 1962-1963)

Le Gaufey, G. (1995). La eviccion del origen. EPEL.

Pasternac, M. y Pasternac, N. (2003). Comentarios a los neologismos de Jacques Lacan. Epecele.

Thomas, M-C. (2009). ;Psicoanilisis esquizofrénico? Neuropsicoanilisis/Spychanalyse (Desgarramiento o frontera
dialéctica). Me Cayd el 20, (19), 59-92.

Vanzago, L. (2011). Breve historia del alma. Fondo de Cultura Econémica.

59



