
Revista Fermentario, 19 (2), pp. 32-42, 2025 
ISSN 1688-6151 

 

 

ARTÍCULO | ARTIGO 

Fermentario V. 19, N° 2 (2025) 

ISSN 1688-6151 

Instituto de Educación, Facultad de Humanidades y Ciencias de 

la Educación, Universidad de la República. www.fhuce.edu.uy 

 

ALGUNAS OBSERVACIONES SOBRE UN NUEVO 
REALISMO

1 
SOME OBSERVATIONS ON A NEW REALISM 

Umberto Eco2 

DOI: https://doi.org/10.47965/fermen.19.2.3 

En los últimos dos años algunos simposios (por ejemplo, en Nueva York, Turín y Bonn) se 

han dedicado a los problemas de un nuevo realismo. En al menos una de estas ocasiones comencé 

mi discurso expresando una cierta perplejidad. ¿Hay de verdad un nuevo realismo? Las siguientes 

observaciones delinearán mi prudente opinión sobre esta cuestión. 

En el correr de mi carrera filosófica se me informó sobre un realismo viejo o uro, 

principalmente porque mi tesis doctoral fue sobre la estética de Tomás de Aquino y… el 

problema principal de aquella investigación fue no solo lo que la belleza era para Aquino, sino a 

través de qué mecanismos percibimos los objetos bellos como tales ―tomando como cierto 

que dichos objetos de verdad están delante de nosotros y no son parte de nuestra 

imaginación―. 

Aquino era por cierto un viejo realista y, como podríamos decir hoy, un realista externo: 

para él el mundo está allí afuera de nosotros, y lo está tanto que es independiente de nuestro 

2  Esta conferencia fue realizada en el XXIII Congreso de Filosofía «Philosophy as inquiry and way of life», 
Universidad de Atenas, Escuela de Filosofía, Campo de Zogrados, 6-10 de agosto de 2013. Este texto ha sido 
traducido con el permiso del Profesor Umberto Eco y dicha universidad. 

1 Traducción: Lic. Adriana de los Santos, Universidad de la República, Uruguay. 

32 

http://www.fhuce.edu.uy/
https://doi.org/10.47965/fermen.12.1


Revista Fermentario, 19 (2), pp. 32-42, 2025 
ISSN 1688-6151 

 
conocimiento. Pero Aquino también defendía una teoría de la correspondencia de la verdad: 

somos capaces de conocer el mundo como si nuestra mente fuera su espejo. Tal especie de 

realismo fue ensalzado por muchos otros filósofos y lo que siempre me dejó estupefacto es que la 

misma posición fue también sostenida por Lenin en su materialismo y empiriocrítica. Aquino 

ciertamente no fue marxista y parece difícil pensar que Lenin haya sido Tomista, solo quiero 

decir que las ideas del viejo realismo circularon durante siglos entre varios pensadores. 

En contraposición al realismo viejo o duro conocí en el correr de mi vida varias formas de 

realismo moderado, desde el holismo al relativismo ontológico al realismo interno. Pero en este 

momento sería todavía embarazoso reconocer y definir un nuevo realismo. 

Si tuviera que explicar los intentos de propuesta de un nuevo realismo a un estudiante le 

diría que apelar al tan mentado nuevo realismo es una manera de reaccionar a la tan mentada 

filosofía posmoderna. Pero ahí nos enfrentamos a un nuevo enigma: confieso (y lo escribí al 

menos treinta años atrás) que nunca entendí de manera clara qué es la filosofía posmoderna, ya 

que no tiene nada que ver ni con el posmodernismo literario de Johan Barth, Donald Barthelme 

y Leslie Fiedler, ni tampoco con el posmodernismo arquitectónico de Charles Jenks o Robert 

Venturini. 

El posmodernismo literario o arquitectónico fue una manera de reaccionar contra las 

concepciones modernas, sobre todo aquellas vanguardistas del siglo XX: los artistas posmodernos 

trataron de quebrar la negación de la tradición pasada, y retornaron  a una especie de relectura 

del legado clásico y lo volvieron a contar a través de múltiples citas irónicas. 

Siendo así, ¿qué tenían que ver estas formas de posmodernismo con el tan mentado 

posmodernismo filosófico ensalzado por filósofos como Lyotard? Sin duda las filosofías 

posmodernas celebraron el final de las grandes narraciones, de una noción trascendental del 

significado y la verdad, y le dieron la bienvenida a la multiplicidad y al desencanto, lo que 

favoreció formas de pensamiento fragmentadas o débiles, pero me parece que a esas corrientes no 

les interesaba el problema del realismo. De hecho, su pensamiento puede ser polimorfo y 

desencantado, puede rendirse frente a la narración global para poder cultivar solo formas locales 

de descripción, sin poner en duda la existencia de un mundo externo que se yergue frente a sus 

―inevitablemente― débiles interpretaciones. Simplemente, usted puede ser filosóficamente 

posmodernista al asumir que no podemos tener una visión completa y global de un inalcanzable 

Ding als sich. En este sentido una filosofía posmoderna es solo un kantismo, sin la garantía de 

33 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 32-42, 2025 
ISSN 1688-6151 

 
una forma trascendental de conocimiento. La diferencia es muy importante, pero no puede 

eliminar el fantasma de la cosa en sí. 

De cualquier manera, debemos admitir que la forma más radical de posmodernismo se 

representa con la deconstrucción, es decir, un producto americano producido con licencia 

francesa. Ahora, cuando intento reducir estas corrientes filosóficas a un modelo simple y 

reconocible, solo encuentro la sentencia de Nietzsche de que no existen hechos, sino 

interpretaciones. 

En mi opinión, ni siquiera el más fundamentalista entre los deconstruccionistas realmente 

piensa que no existen los hechos, dado que para hacer una interpretación uno necesita algo que 

interpretar, y si la serie de interpretaciones no tiene un terminus ad quem debe tener al menos un 

terminus a quo, un punto de partida que, independientemente de lo que sea, podemos llamar 

hecho. Los deconstruccionistas asumen con simpleza, en la vena nietzscheana, que solo 

conocemos los hechos a través de nuestras interpretaciones, y que con conocimiento nuestras 

interpretaciones y las interpretaciones de las interpretaciones nunca estaremos en condiciones de 

reconocer la cosa en sí ―reducida a una especie de fantasma que se difumina a medida que 

nuestras interpretaciones continúan―. 

En un debate en la Universidad de Cambridge en 1990, en referencia a la existencia o al 

criterio textual de la interpretación, Richard Rorty ―ampliando el discurso para incluir criterios 

de interpretación de las cosas que hay en el mundo― negó que el uso que se le da a un 

destornillador para ajustar los tornillos sea impuesto por el objeto en sí, ya que también podemos 

usarlo para abrir un paquete. Así, la naturaleza del destornillador es impuesta por nuestra 

subjetividad. 

Un destornillador también puede ser usado para abrir un paquete (dado que es un 

instrumento con punta filosa, fácil de usar para hacer fuerza sobre algo resistente); pero no se 

aconseja que se use para rascarse dentro de las orejas, justamente porque es filoso, y muy largo 

como para que la mano controle una operación tan delicada; entonces sería mejor usar un palito 

con algodón en la punta. 

No se imagina un mundo posible en el que haya solo una mano, un destornillador y una 

oreja (y a lo sumo un paquete y un tornillo) para que el argumento adquiera todo su valor 

ontológico: hay algo en la conformación tanto de mi cuerpo como del destornillador que no me 

permite interpretar al último a mi antojo. 

34 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 32-42, 2025 
ISSN 1688-6151 

 
Desde luego, los posmodernistas dirían que ni ellos ni los fundamentalistas entre los 

deconstruccionistas nunca han negado la existencia de la mesa donde colocan el destornillador. 

Simplemente dirían que aquella mesa se convertiría en objeto de conocimiento solo si fuera 

interpretada como escritorio, silla o mesa para comer, un soporte para una intervención 

quirúrgica, o como un objeto de madera de cuatro patas, o como un mero ensamblaje de átomos. 

Obviamente estoy de acuerdo, pero mi objeción es que si esta mesa no puede ser interpretada 

como un vehículo para viajar entre Atenas y Thessaloniki. El problema es que tan severa 

limitación nos dice que la mesa puede ser interpretada (y conocida) de muchas maneras 

(inclusive aquellas en las que el emisor no estaba pensando), pero no de cualquier manera. 

Pero retornemos al peso de Nietzsche que originó la idea de que no existen hechos, sino 

solo interpretaciones. En Sobre verdad y mentira en un sentido extramoral Nietzsche dice que, 

como la naturaleza se ha despojado de la llave, el intelecto juega con ficciones a las cuales llama 

verdad, o con un sistema de conceptos basados en la legislación del lenguaje. Pensamos que 

estamos hablando de Y, conociendo árboles, colores, la nieve y las flores, pero estos son solo 

metáforas que no se corresponden con las esencias originales. Cada palabra se transforma con 

inmediatez en un concepto, y drena así, con su pálida universalidad, las diferencias entre cosas 

fundamentalmente no iguales: de modo que creemos que, comparado a la multiplicidad de las 

hojas individuales existe una hoja primordial, cuyo modelo se supone, se teje, dibuja, 

circunscribe, colorea, arruga y pinta a través de manos torpes, de modo que ningún ejemplo 

emerge correctamente y de forma creíble como copia fiel de la forma original. Es difícil para 

nosotros admitir que los pájaros o los insectos perciben el mundo en forma diferente a la nuestra, 

y no tiene sentido decir cuál de las dos percepciones es la correcta, porque esto sería referirnos a 

aquel criterio de percepción exacta, que no existe, porque la naturaleza no está ligada a formas o 

conceptos, ni a especies, solo con un X que se mantiene inaccesible e indefinible para nosotros. 

La verdad entonces (y todavía cito a Nietzsche) se convierte en un ejército de metáforas 

movibles, metonimias y antropomorfismos, producidos de manera poética, solo para fosilizarse 

en conocimiento, ilusiones las cuales han sido olvidadas, son ilusiones, monedas cuyas imágenes 

han sido desgastadas y ahora consideradas simplemente como un metal y no más como monedas. 

Nos hemos acostumbrado a la mentira de acuerdo a la convención, habiendo reducido las 

metáforas a esquemas y conceptos. Y por lo tanto un orden piramidal de castas y rangos, leyes y 

35 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 32-42, 2025 
ISSN 1688-6151 

 
demarcaciones, enteramente construidos por lenguaje, un inmenso columbario romano de 

conceptos, el cementerio de la intuición. 

Este es un relato fascinante de cómo la construcción de la lengua rige el paisaje del mundo, 

pero Nietzsche no tiene en cuenta dos fenómenos intuitivamente evidentes. 

El primero es que, si nos adaptamos a las constricciones del columbario, todavía 

podríamos arreglarnos para dar algún tipo de explicación del mundo (si alguien va a ver al doctor 

y le dice que ha sido mordido por un perro, el doctor sabe qué tipo de inyección darle, inclusive 

si no está familiarizado con el perro que le proporcionó la mordida). El otro es que de vez en 

cuando el mundo nos fuerza a adaptarnos al columbario, ni siquiera a elegir un modelo 

alternativo de columbario (el cual es al final del día el problema de la revolución de los 

paradigmas cognitivos). 

Nietzsche aceptó la existencia de constricciones naturales, pero estas constricciones eran 

para él fuerzas terribles que presionan de forma constante contra nosotros, verdades científicas 

con otras verdades de una naturaleza diferente. Evidentemente no quiso reconocerlas 

conceptualizándolas una a una dado que, es para escaparnos de ellas que hemos forjado a modo 

de defensa nuestra armadura conceptual. Cambiar estas fuerzas terribles podría ser posible, pero 

solo en la forma de una revolución poética: si cada uno de nosotros tuviese un sentido de 

percepción diferente, si pudiéramos percibir las cosas ahora como pájaros, ahora como gusanos, 

ahora como plantas, o si uno de nosotros viera un estímulo rojo, otro azul, mientras que un 

tercer ojo inclusive oyera el mismo estímulo como un sonido, entonces nadie hablaría de tal 

regularidad de la naturaleza. 

Así, el arte (y con él el mito) confunde de forma constantelas células y las categorías 

conceptuales y trae nuevas transferencias, metáforas y metonimias. Manifiesta de manera 

continua un deseo ardiente de remodelar el mundo que se le presenta al hombre de a pie de 

modo de que sea tan colorido, irregular, carente de resultados y coherencia, encantador y 

eternamente nuevo como el mundo de los sueños. 

Si estas son las premisas, nuestra primera opción sería rechazar lo que nos rodea (y la 

manera en vano en que intentamos reducirlo a un orden) y refugiarnos en sueños como vuelos 

de la realidad. De hecho, Nietzsche cita a Pascal, para quien la felicidad reside en soñar cada 

noche con ser rey, pero luego admite que esta dominación del arte sobre la vida, aun siendo 

placentera, sería una decepción. De otra manera, y esto es lo que los herederos de Nietzsche han 

36 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 32-42, 2025 
ISSN 1688-6151 

 
aceptado como su verdadera lección, el arte puede decir lo que dice porque es ser en sí mismo, y 

su debilidad y generosidad, que acepta cualquier definición, y disfruta de ser vista como mutable, 

un soñador extenuantemente vigoroso y victoriosamente débil, ya no como abundancia, 

presencia o fundación, sino como una fractura, ausencia de fundación, trabajo o dolor. Esta es la 

postura del último (o al menos el más lúcido) de los nietzscheanos, Gianni Vattimo. Se puede 

hablar del ser mientras lo sea en declive, en vez de imponerse se retrae. Así hemos llegado a una 

ontología organizada en categorías débiles. El anuncio de Nietzsche de la muerte de dios no es 

más que la proclamación del final de la estructura estable del ser. De aquí en más, el ser se 

presentará a sí mismo como la suspensión o retirada. 

El problema es, en primer lugar, que una vez que hayamos arreglado las cuentas con el 

mundo, aún tendríamos que arreglarlas con el sujeto que emite ese flatus vocis (un problema que 

en cualquier caso es el límite de cualquier idealismo mágico). Y, en segundo lugar, si hay un 

principio hermenéutico por el cual no hay hechos, sino solo interpretaciones, esto aún no 

excluye la posibilidad de malas interpretaciones. No existe la mano ganadora en póker que no se 

haya dado por elección del jugador (alentada por el azar tal vez), pero esto no significa que cada 

mano arreglada por el jugador es una mano ganadora. Todo lo que llevaría por parte de mi 

oponente sería responder a mis tres ases con una escalera de color para que la mía fuera una mala 

apuesta. Hay momentos en nuestro juego con el mundo en los que el mundo responde a 

nuestros tres ases con una escalera de color. Más aún, hay jugadores que hacen una apuesta y 

están algunas veces obligados a mostrar una mano que, de acuerdo con las reglas del póker, 

contiene una combinación de cartas inválida, y los demás, al unísono, observan que el jugador 

debe estar loco, o no sabe jugar póker, o está engañando. ¿Cuál es el status del engaño en un 

universo en el que una interpretación es tan buena como otra? ¿Cuáles son las categorías 

intersubjetivas que nos permiten decidir que una combinación particular de cartas es 

disparatada? ¿Qué criterio nos permite distinguir entre los sueños, las invenciones poéticas y los 

viajes de ácido LSD (hay gente que se ha lanzado por la ventana tras tomar LSD convencidos de que 

podían volar, y terminan en la vereda, contrario a todos sus deseos e intenciones) y, por otro lado, 

las sentencias aceptables que conciernen al mundo físico o histórico que nos rodea? 

Volviendo al destornillador de Rorty, mi objeción no negó que se puedan permitir muchas 

interpretaciones, hasta usarlo para cometer un homicidio. Lo único que es posible, pero no 

probable que lo use para rascarme el oído o para transportar materia líquida como lo haría con 

37 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 32-42, 2025 
ISSN 1688-6151 

 
un vaso, así como no puedo usar papel para quebrar una ventana. Mis observaciones no son 

triviales, aunque lo parezcan, significan que un destornillador sería una respuesta afirmativa a 

muchas interpretaciones, pero a muchas no. 

Este tipo de negación que oponen los objetos de nuestro mundo es la base de mi idea 

prudente de realismo negativo. Recuerden que ni siquiera Nietzsche negó la existencia de fuerzas 

terribles que presionan de forma constante contra nosotros. En mi libro Kant y el ornitorrinco 

llamé a estas fuerzas terribles «el núcleo duro del Ser». 

Al hablar de «núcleo duro» no quise decir un núcleo estable, que podríamos identificar 

tarde o temprano, no la ley de las leyes, pero más prudentemente líneas de resistencia que hacen 

que nuestras aproximaciones sean infructuosas. Es precisamente la fe en estas líneas de resistencia 

que deben guiar el discurso sobre la hermenéutica porque, si uno asume que puede decir 

cualquier cosa y que todo vale, la tensión intelectual y moral que guía nuestra continua 

interrogación sobre el mundo, aún si consideramos el ser como algo que se desvanece todo el 

tiempo y escapa a nuestra comprensión, no tendría más sentido. Deberíamos en cualquier caso 

admitir la presencia de ese algo, a pesar de que ese algo aparece como mera ausencia. Sería una 

ausencia que perseguimos con frecuencia. 

Cuando decimos que hemos aprendido de la experiencia que la naturaleza exhibe 

tendencias estables, no hay necesidad de pensar en leyes complejas como la ley de la gravedad, 

sino en experiencias que son más simples y más inmediatas, como la aparente salida y entrada del 

sol, el hecho de que las cosas caen hacia abajo y no hacia arriba, la existencia de las especies. Lo 

universal bien puede ser una invención y una in-firmeza del pensamiento, y podría ser un error 

imaginarse tales especies como el gato o el perro. A pesar de esto, sabemos por experiencia que si 

unimos un perro con un perro lo que nace es un perro, y que si unimos un perro con un gato no 

nace nada, y que si naciera algo no se podría reproducir. Esto no quiere decir que lo que hayamos 

reconocido es la realidad (darwiniana o platónica) del género y las especies. Todo lo que sugiere 

es que hablando per generalia podría ser el resultado de nuestra penuria nominum como decían 

los medievales, pero que algo resistente nos ha llevado a inventar los términos generales, cuya 

extensión siempre podemos revisar y corregir. La objeción de que la biotecnología pueda hacer 

que estas tendencias sean obsoletas y cree una nueva especie en la mitad entre gato y perro no es 

relevante. El hecho de que una tecnología, la cual por definición altera el límite de la naturaleza, 

se necesite para violarlos, significa que los límites de la naturaleza existen. 

38 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 32-42, 2025 
ISSN 1688-6151 

 
Decir que existen líneas de resistencia significa meramente que, aún si aparece solo como el 

efecto del lenguaje, el ser no es un efecto del lenguaje en el sentido de que el lenguaje lo construye 

libremente. Aún aquellos que sostuvieron que el ser es puro caos, y que entonces es susceptible a 

cualquier discurso, tendrían que al menos excluir que es orden. El lenguaje no construye al ser de 

nuevo, lo cuestiona, de alguna manera, al encontrar algo ya dado. Aún si el ser fuese comido por 

una polilla (como Vattimo lo sugirió una vez en una metáfora brillante), siempre habría una tela 

cuyo entretejido, confundido por los huecos infinitos que lo forman, subsistiría con terquedad. 

Lo que se acaba de dar es de hecho lo que hemos llamado líneas de resistencia. La aparición 

de estas resistencias es lo más cercano que podemos encontrar, antes que cualquier filosofía o 

teología, que la idea de dios o ley. Desde luego es un dios que se manifiesta a sí mismo como pura 

negatividad, puro límite, puro no, ese que el lenguaje no puede o no debe mencionar. En este 

sentido es un dios muy diferente al de las religiones reveladas, que asume sus rasgos más severos, 

aquellos del exclusivo señor de la interdicción, incapaz de decir más que «vayan y 

multiplíquense», pero que no intenta repetir «no coman de ese árbol». 

Esta idea de líneas de resistencia, a través de la cual algo que no depende de nuestra 

interpretación las desafía, puede representar una forma de realismo mínimo o negativo de 

acuerdo a cuyos hechos, si escasamente nos dicen que estamos en lo cierto, frecuentemente nos 

dicen que nos equivocamos. 

Supongamos que en aquella pared vemos una puerta a medio abrir. Muchas 

interpretaciones son posibles, primero que es una puerta real, segundo que es una puerta 

pintada, pero si aceptamos esta segunda debemos decidir si en este caso es una interpretación 

artística de una puerta, un fresco que llama a una respuesta estética. Hay otras interpretaciones 

posibles, la puerta fue pintada recién, se la considera una obra maestra o un fiasco, así 

sucesivamente. Pero supongamos que asumimos que es una puerta real y que pasaremos a través 

de ella, el mero hecho de que nos reventemos la nariz es la prueba de que nuestra interpretación 

estaba equivocada. 

Ese es el realismo mínimo o negativo, el cual no solo trata del conocimiento de hechos 

simples, sino también del conocimiento de los textos, es decir no solo de nuestra percepción de 

un perro, sino también de la lectura de un libro. Infinitas son nuestras interpretaciones sobre 

Finnegans Wake, pero ni siquiera el más salvaje de los deconstruccionistas puede decir que trata 

de una señora francesa que lee historias de amor, comete adulterio y se envenena. En mi libro Los 

39 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 32-42, 2025 
ISSN 1688-6151 

 
límites de la interpretación, publicado hace más de veinte años, menciono ejemplos de 

interpretaciones que son definitivamente desaprobadas por el texto que se intenta interpretar. Y 

hace cincuenta años cuando comencé a interesarme por la iniciativa del lector y las formas de arte 

concebidas para obtener infinitas interpretaciones, el título de mi libro era Opera aperta, The 

Open Wok: el título claramente sugiere que la serie abierta de interpretaciones a las que incita una 

obra de arte está continuamente obligada a confrontar a sí misma con la presencia del trabajo, es 

decir, con un objeto que fue producido antes de su interpretación, producido para incitarlas, 

pero a la vez para controlarlas. 

¿Cómo podemos admitir que hay hechos que estoy interpretando que me pueden desafiar 

a través de sus límites? Esto puede ser un mero postulado de interpretación, ya que si asumimos 

que podemos decir todo sobre todo entonces la aventura de nuestro continuo cuestionamiento 

del mundo perdería toda razón. En este punto, aún el más radical de los relativistas podría ser 

justificado al asumir el punto de vista del más radical de los realistas anticuados, porque no 

habría diferencia filosófica alguna entre ser un leninista a ser un deconstruccionista. 

Pero tenemos la experiencia de un límite innegable delante del cual nuestros lenguajes se 

evaporan hacia el silencio y hacia la experiencia de la muerte. Cuestionamos el mundo con la 

seguridad, a través de una experiencia milenaria, de que todos los hombres son mortales, y que la 

muerte es el límite después del cual todas las iniciativas de interpretación se evaporan. Entonces, 

sabiendo con seguridad que existe al menos un límite que desafía el progreso infinito de nuestra 

interpretación, somos alentados a continuar sospechando que hay otros límites a la libertad de 

nuestras conjeturas. 

No es necesario sostener lo que estoy diciendo a través de otra teoría metafísica, sino a 

través de una semiótica, la de Hjelmslev. Utilizamos signos (o expresiones) para transmitir un 

contenido, y este contenido es tallado y organizado de diferentes formas por diferentes culturas 

(y lenguajes). ¿De qué está hecho? De una masa amorfa, amorfa antes de que el lenguaje haya 

llevado adelante su vivisección. Llamemos esta cosa amorfa, a la cual llamaremos continuum de 

contenido, todo lo que puede ser experimentado, dicho, y pensado: como el horizonte infinito 

de lo que será, de lo que es, de lo que ha sido, fuera de la necesidad y la contingencia. Parece ser 

que antes que la cultura se haya organizado lingüísticamente en forma de contenido, este 

continuum lo es todo y nada, y por lo tanto evita toda determinación. 

40 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 32-42, 2025 
ISSN 1688-6151 

 
Sin embargo, cuando Hjelmslev habla de este continuum amorfo que cada lenguaje 

organiza de diferente manera, él dice que cadenas lingüísticas tales como I don’t know, je ne sais 

pas, en tieda, naluvara, jeg ved det ikke, a pesar de sus diferencias, expresan el mismo significado, 

o sea, el mismo pensamiento. El término danés mening debiera ser traducido como significado y 

Hjelmslev, en la versión inglesa de su trabajo, aceptó el término purport3. ¿Cómo puede un 

continuum amorfo tener un significado o un purport? 

En realidad, Hjelmslev no hablaba de un fenómeno lingüístico, sino de uno extra- 

lingüístico: él decía que el purport podía ser descrito por varias disciplinas lingüísticas. Así, los 

lenguajes están obligados a reconocer constricciones extra-semióticas que no pueden ignorar. En 

otras palabras, expresiones tales como está lloviendo, il pleut y piove refieren todas al mismo 

fenómeno. En el magma del continuum hay líneas de resistencia y posibilidades de fluir, como el 

gramaje en la madera o en el mármol que los hacen más fáciles o difíciles de cortar en un sentido 

más que en otro. Toda cultura lleva cuesta arriba el problema extra-lingüístico de la lluvia, llueve 

o no llueve en todas las culturas, a excepción de cuando graniza. 

Si el continuum en sí mismo tiene líneas de tendencia, no podemos decir lo que queramos. 

Hay direcciones, tal vez no direcciones obligatorias, pero ciertamente direcciones prohibidas. 

Hay cosas que no podemos decir. No importa si estas cosas fueron dichas una vez. 

Subsecuentemente encontramos evidencia convincente de que no podemos decir más lo que una 

vez dijimos. 

Si es así, ser no sería comparable a una calle de un solo sentido, sino más bien a un 

entretejido de autopistas múltiples sobre las que uno puede transitar en varios sentidos, pero a 

pesar de esto, algunas calles permanecerán como callejones sin salida. 

Aquí debemos evitar un malentendido. Cuando hablamos de experimentar algo que nos 

obliga a reconocer el gramaje y las líneas de resistencia, y a formular leyes, de ninguna manera 

estamos diciendo que estas leyes representen de forma adecuada las líneas de resistencia. Como 

decir que, si corriendo por un camino en el bosque me encuentro con un peñasco que me 

bloquea la ruta, debo con certeza doblar a la derecha, o a la izquierda, o hacia atrás, pero esto no 

me asegura que esta decisión me ayudará a conocer mejor el bosque. El incidente solo 

interrumpe mi proyecto y me persuade a que piense en otro. Decir que hay líneas de resistencia 

no significa, como lo diría Pierce, que hay leyes universales que trabajan en la naturaleza. La 

3 El término podría traducirse como pretensión. 
41 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 32-42, 2025 
ISSN 1688-6151 

 
hipótesis de leyes universales (o la hipótesis de una ley específica) es una de las formas en las que 

reaccionamos a la resistencia. Pero Habermas, en busca del meollo de la crítica de Pierce a la cosa 

en sí kantiana, pone énfasis en que el problema peirciano no es que algo (concebido tras la 

apariencia que lo espejea) no tenga, como lo tiene el espejo, una parte trasera que elude el reflejo, 

un lado que todos estamos seguros que descubriremos algún día, si es que nos las arreglamos 

para dar vuelta la figura que vemos: la realidad impone restricciones a nuestra cognición solo en 

el sentido de que rehúsa falsas interpretaciones. 

Yo creo que hay algunas conexiones entre mi idea de realismo negativo y la idea de Popper, 

la única prueba de aceptabilidad de nuestra hipótesis científica es su posibilidad de soportar un 

test para determinar si es falsable. Pero también creo que mi noción de realismo mínimo puede 

ser traducido en los términos de la filosofía de Peirce. Recuerden que según Peirce todas nuestras 

preguntas, así como nuestras exploraciones perceptivas del mundo que nos circunda, se obtiene a 

través de un objeto dinámico. No lo conocemos si no es a través de objetos inmediatos, que son 

los signos, o bien fenómenos mentales o traducciones de un objeto inmediato previo en otro que 

es su interpretante, así la serie de interpretantes nunca para, un proceso de semiosis ilimitada. Sin 

embargo, al producir estos interpretantes creamos un hábito, la habilidad de actuar sobre la 

realidad circundante, y la prueba de que una serie dada de interpretantes funciona es el hecho de 

que a través de nuestro hábito podemos transformar la realidad. Si no hubiese éxito entonces 

nuestras interpretaciones fueron dominadas por el riesgo continuo de fallar. La posibilidad de 

fallar significa que hay algo que controla y limita nuestras interpretaciones. 

Todavía no sabemos si los neutrinos viajan más rápido que la luz y necesitamos más 

experimentos y nuevas interpretaciones de nuevos datos. Pero si en un determinado punto no 

podemos actuar de manera positiva y asumir que los neutrinos son más rápidos que la luz, 

entonces tal hipótesis debe ser rechazada. 

¿Es suficiente considerar tal noción de realismo mínimo para concebir una pregunta 

abierta y el deseo de llegar algún día a otra verdad? 

Una vez Searle dijo que realismo significa estar convencido de que las cosas van en cierto 

sentido, tal vez nunca sepamos con certeza cómo van, pero sabemos que irán en ese sentido aun 

sin saber cómo van. Tal vez esto no sea suficiente para creer, con Peirce, que a la larga lleguemos a 

alguna verdad; pero es suficiente asumir con prudencia, a través de la idea de un realismo 

negativo, que hay algo que sería loco decir. 

42 


