
Revista Fermentario, 19 (2), pp. 18-31, 2025 
ISSN 1688-6151 

 

 

ARTÍCULO | ARTIGO 

Fermentario V. 19, N° 2 (2025) 

ISSN 1688-6151 

Instituto de Educación, Facultad de Humanidades y Ciencias de la 

Educación, Universidad de la República. www.fhuce.edu.uy 

 

AUMENTAR LA POTENCIA DE ACTUAR
1 

EN TORNO A LAS RELACIONES DE LA ÉTICA CON LA 
EDUCACIÓN 
AUMENTANDO O PODER DE AGIR 

SOBRE A RELAÇÃO ENTRE ÉTICA E EDUCAÇÃO 

INCREASING THE POWER TO ACT 

REGARDING THE RELATIONSHIP BETWEEN ETHICS AND EDUCATION 
Carlos Cullen2 

DOI: https://doi.org/10.47965/fermen.19.2.2 

Resumen: En este artículo se defiende la tesis de que como agentes ético-político-históricos seremos capaces de 
desnaturalizar sentidos del mundo escolar y abrir alternativas de otros sentidos posibles, frente a lo meramente dado. Se trata 
de aumentar nuestra potencia de actuar, es decir: transformar, de alguna manera, lo que simplemente pasa en algo 
deliberable y elegible, y resistir, con inteligencia, a los procesos de dessubjetivización. En primer lugar, la potencia de actuar 

2 Doctor en Filosofía y profesor titular de Ética y Filosofía de la Educación por la Universidad de Buenos Aires. 

1 Este artículo fue publicado en versión papel en el primer número de la revista Fermentario, en 2007. 

18 

http://www.fhuce.edu.uy/
https://doi.org/10.47965/fermen.12.1


Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-19, 2025 
ISSN 1688-6151 

se relaciona con el conocimiento de lo que acontece y presta especial atención a las relaciones del conocimiento con el poder 
y el deseo. En segundo lugar, reflexionaremos sobre el tema de la resistencia al pensamiento único y la necesidad de abrir 
alternativas o mundos posibles. Finalmente, haremos una reflexión sobre la responsabilidad y la justicia, como la instancia 
que justifica, en el sentido de hacer «justa», el aumento de la potencia de actuar. En la conclusión, retomaremos una 
sugerencia de Spinoza, que relaciona el aumento de la potencia de actuar con la alegría. Y, entonces, podremos pensar la 
escuela como el tiempo de la esperanza. 
Resumo: Este artigo argumenta que, como agentes ético-político-históricos, somos capazes de desnaturalizar os significados 
do mundo escolar, abrindo alternativas ao que é meramente dado. Trata-se de ampliar nosso poder de ação, ou seja, 
transformar o que simplesmente acontece em algo deliberável e selecionável, resistindo inteligentemente aos processos de 
dessubjetivação. Primeiramente, o poder de ação se relaciona ao conhecimento do que acontece, com especial atenção à 
relação entre conhecimento, poder e desejo. Em segundo lugar, refletiremos sobre a questão da resistência ao pensamento 
monolítico e a necessidade de abrir alternativas ou mundos possíveis. Finalmente, refletiremos sobre a responsabilidade e a 
justiça como instâncias que justificam, no sentido de tornar «justo», o aumento do poder de ação. Na conclusão, 
retornaremos a uma sugestão de Spinoza, que vincula o aumento do poder de ação à alegria. E então podemos pensar na 
escola como um tempo de esperança. 
Abstract: This article defends the thesis that, as ethical-political-historical agents, we will be capable of denaturalizing 
meanings in the school world, opening up alternatives to other possible meanings, as opposed to what is merely given. It is a 
question of increasing our power to act, that is, to transform, in some way, what merely happens into something deliberable 
and eligible, and to resist, with intelligence, the processes of de-subjectivization. First, the power to act is related to 
knowledge of what is happening, paying special attention to the relationships between knowledge, power, and desire. 
Secondly, we will reflect on the theme of resistance to single-minded thinking and the need to open up alternatives or 
possible worlds. Finally, we will reflect on responsibility and justice as the instance that justifies, in the sense of making 
«fair» the increase in the power to act. In the conclusion, we will return to a suggestion by Spinoza, who relates the increase 
in the power to act to joy. And then we can think of school as a time of hope. 
Con mucha frecuencia sentimos, en nuestro trabajo docente, una tensión de la cual dan cuenta 

expresiones como «quiero hacer tantas cosas, pero lo que puedo hacer es nada o casi nada». 

Extremando, algunos han formulado esta tensión entre la omnipotencia del creer que la escuela lo 

puede hacer todo y la impotencia del «a esto no lo cambia nadie». 

Quisiera reflexionar sobre ella, tomando como punto de partida la distinción —tan antigua 

como la humanidad y tan nueva como lo cotidiano— entre acciones y pasiones o, si se quiere, entre lo 

que hacemos desde nosotros mismos y nos convierte, en sentido estricto, en agentes y lo que 

simplemente nos ocurre, nos pasa y nos transforma, también en sentido estricto, en pacientes, es decir, 

pasivos. 

Ya Aristóteles reservaba el término virtudes éticas para aquellos hábitos o disposiciones de saber 

elegir el justo medio entre el exceso y el defecto, en relación, justamente, a las acciones y a las pasiones. 

Todo su esfuerzo reflexivo se centraba en convencernos de que nuestra inteligencia puede «persuadir» 

nuestros apetitos y deliberar sobre el fin bueno, que es justamente el término medio, y de que no solo 

podemos deliberar sobre el bien individual, sino que, además, podemos discutir con razones —y 

 
 

19 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-19, 2025 
ISSN 1688-6151 

reunidos en la plaza pública (el ágora)— cuál es el mejor bien para todos, es decir, para la ciudad. De 

modo que la «vida activa virtuosa» aparece como un ideal de felicidad o de realización plena. 

Sin embargo, Aristóteles —poniendo matices importantes a lo que su maestro Platón le había 

enseñado— encontró una nueva tensión, no entre acciones y pasiones, sino entre «la vida activa», la 

del ciudadano, y la «vida contemplativa», la del sabio, o, para decirlo con las palabras griegas que 

pasaron a ser paradigmáticas en nuestra propia tradición: entre la praxis y la teoría. 

A la distinción entre acciones y pasiones se añade, entonces, en nuestra memoria histórica, que 

sigue operando hoy, otra diferenciación, relacionada con la posible autonomía del campo de lo teórico 

en relación con la práctica, o bien, al posible despojo de toda razonabilidad o inteligibilidad en las 

prácticas e interacciones sociales. 

El centro del problema radica en la acción y en las prácticas. ¿Qué relación se establece entre las 

acciones y las pasiones, y qué relación hay entre la teoría y la práctica? 

En realidad, plantear responsabilidad ética tiene que ver, básicamente, con incorporar esas 

tensiones, que nos constituyen, a nuestra condición de docentes, sabiéndonos agentes, es decir, 

subjetividades ético-políticas, pero, superando a Aristóteles, sabiéndonos también agentes históricos, es 

decir, subjetividades memoriosas y utópicas, porque el bien no es solo el término medio entre el exceso 

y el defecto, sino ese horizonte que trasciende lo dado, que nos mueve como «deseado», que siempre es 

un significante «flotante», donde es posible hacer «posibles» otros mundos posibles. 

Solo como agentes ético-político-históricos seremos capaces de desnaturalizar sentidos del 

mundo escolar y abrir alternativas de otros sentidos posibles, frente a lo simplemente dado, porque lo 

que nos afecta puede deliberarse, y porque el orden del discurso, que genera las prácticas, puede 

cuestionarse o criticarse. Es decir, convencernos de que el «mundo de la escuela» ni es meramente algo 

que nos pasa ni es meramente un orden del discurso que se nos impone sin alternativas. 

No es cierto que podamos hacer todo, pero tampoco es cierto que no podamos hacer nada. 

Quizás sea cierto que educar es una tarea imposible, pero lo es porque ¿quién sabe lo que un alumno y 

un maestro pueden desear y hacer? 

 
 

20 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-19, 2025 
ISSN 1688-6151 

Se trata de aumentar nuestra potencia de actuar, es decir, transformar, de alguna manera, lo que 

meramente pasa en algo elegible y sobre lo que se puede deliberar, y resistir, con inteligencia, a los 

procesos de desubjetivización a los que parece condenarnos un poder disciplinario y soberano, que se 

oculta y disimula en el orden del discurso las prácticas educativas, donde, por otro lado, se condensa, 

simplemente, el discurso de las prácticas sociales. 

Seré más claro en lo que propongo pensar: es posible abrir mundos posibles para la escuela, es 

decir, alternativas mejores, siempre y cuando aumentemos, como individuos y como colectivo, nuestra 

potencia de actuar. Es decir, planteemos la educación como un problema ético-político. 

Si en algo hemos progresado los hombres es en contar cada vez con menos excusas, no es que las 

cosas pasen porque pasan ni que los órdenes del discurso dominen porque dominan. Podemos 

deliberar y podemos criticar, y esto, porque en definitiva somos, desde «un pasado inmemorial», 

responsables, es decir, abiertos a la interpelación del otro, que como exterioridad trasciende lo que nos 

pasa y lo que nos domina, y justifica en un «heme aquí», como «respuesta, acogida y hospitalidad», 

nuestra potencia de actuar (Lévinas). 

Es de esto de lo que quiero hablar. Cómo aumentar nuestra potencia de actuar es lo mismo que 

decir cómo aumentar nuestra responsabilidad: desde la previa, toda deliberación como mera 

«interpelación del otro»; qué es la justicia; hasta la necesidad de hacer «deliberable» el bien y 

«cuestionable el orden», para, de esta manera, hacer posible los mundos posibles de la escuela. 

Ordenaré esta exposición en tres momentos: primero, relacionaremos la potencia de actuar con 

el conocimiento de lo que acontece, prestando especial atención a las relaciones del conocimiento con 

el poder y el deseo. En segundo lugar, reflexionaremos sobre el tema de la resistencia al pensamiento 

único y la necesidad de abrir alternativas o mundos posibles. Finalmente, haremos una reflexión sobre 

la responsabilidad y la justicia, como la instancia que justifica, en el sentido de hacer «justa», el 

aumento de la potencia de actuar. En la conclusión, retomaremos una sugerencia de Baruch Spinoza 

que relaciona el aumento de la potencia de actuar con la alegría. Y entonces podremos pensar la escuela 

como el tiempo de la esperanza. 

 
 

21 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-19, 2025 
ISSN 1688-6151 

1. La potencia de actuar y el conocimiento 
Actuamos, dice Spinoza, cuando somos causas adecuadas de lo que sucede, y somos causas adecuadas 

cuando comprendemos lo que sucede a partir de la misma naturaleza de las cosas. Somos causa 

inadecuada (es decir, no plenamente agentes) cuando la idea que nos hacemos no alcanza para deducir 

lo que sucede. Es decir, el aumento de la potencia de actuar es directamente proporcional a saber más y 

mejor. Acá reside uno de los fundamentos del derecho humano a la educación. 

Spinoza, como otros muchos en la tradición filosófica, distingue grados de conocimiento, que 

van desde la imaginación hasta la ciencia intuitiva, que se caracteriza porque aprendemos a conocer no 

meramente por representaciones o imágenes, ni siquiera por nociones generales, sino que aprendemos 

a conocer desde las causas. Desde siempre a esto se le llamó ciencia. 

Hoy me parece que sirve la distinción de grados del saber, para no confundir la mera información 

con el conocimiento, uno de los desafíos mayores para la educación en los tiempos que corren, donde 

muchos hablan de «sociedad del conocimiento» y piensan, en realidad, en una sociedad meramente de 

la información, sobre todo de la información consumible. No es lo mismo estar informados que 

conocer. Y lo que aumenta nuestra potencia de actuar no es la mera información, sino el conocimiento. 

Destaquemos la afirmación central: cuanto mejor o más adecuadamente comprendemos, más 

somos agentes. 

La condición, entonces, es cuidar nuestro lugar de sujetos del conocimiento y resistir 

fuertemente a todo intento de que se nos piense como meros objetos o meros receptores-consumidores 

de información (al estilo de lo que Paulo Freire llama educación bancaria), que simplemente nos hace 

más disciplinables y dominables. 

Pero ser «sujetos del conocimiento» ni nos descontextualiza de las prácticas sociales ni nos 

desconecta de nuestras pasiones. Por eso sugiero que profundicemos las relaciones del saber con el 

poder y con el desear. 

El saber es poder, pero no necesariamente dominio, y entonces hemos de atender a las relaciones 

de poder que atraviesan el conocimiento, para aumentar nuestra potencia de actuar y resistirnos al 

dominio que nos desubjetiva. 

 
 

22 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-19, 2025 
ISSN 1688-6151 

Un mundo posible de la escuela es un mundo de sujetos que conocen, y no meramente sujetos 

reducidos a objetos, para disciplinarlos o regularlos. Para esto, hemos de trabajar fuertemente el sentido 

de la práctica de enseñar, que es una relación de sujetos que producen saber, y que lo producen 

resistiendo a las prácticas de dominación o de reducción de la subjetividad. 

Sin duda que esto tiene que ver con una escuela posible, donde el pensamiento crítico sea el 

personaje central, encarnado en el docente y en cada uno de los alumnos. 

Pero empecemos por desnaturalizar el concepto de pensamiento crítico, para que no reduzca a 

una mera palabra que se repite siempre que se habla de educación, y que pocas veces nos jugamos a 

atribuirle un sentido claro. 

Pensamiento crítico quiere decir, en primer lugar, relacionar teoría y práctica (para evitar, por un 

lado, la ilusión de un saber que no ancla en el poder y para resistirse, por otro lado, a las prácticas del 

saber que reducen la subjetividad a un objeto). Saber articular teoría y práctica aumenta nuestra 

potencia de actuar. 

Pensamiento crítico quiere decir, en segundo lugar, relacionar los discursos y las prácticas 

discursivas, donde se traman saber y poder, con las comunidades que lo interpretan y con la 

precomprensión que tenemos de lo que acontece. Hay saberes previos a nuestra comprensión de lo real 

que nos determinan, pero hay una precomprensión ontológica que nos libera del mundo dado y nos 

abre a lo que acontece como novedad. Aumenta la potencia de actuar si aumenta nuestra 

disponibilidad a lo que acontece, al saber que no se trata solo de instrumentalizar u objetivar la 

realidad, para transformarla en un refugio frente a la contingencia y la diferencia, sino que se trata 

—sobre todo— de estar abiertos a sentidos posibles, inscriptos en los bordes de lo dado y de nuestros 

saberes previos, y que pone en cuestión la ilusión de totalidad o completud. 

Tendremos más potencia de actuar si nuestra comprensión se abre a la significación amplia, a la 

generación de sentidos posibles, a la posibilidad de la resignificación y de la apertura. No es refiriendo 

lo que conocemos a fundamentos esenciales o a priori como aumentamos la potencia de actuar. Es 

sabiendo que en lo dicho se oculta lo no dicho, o en lo patente lo oculto. Es deconstruyendo la ilusión 

de la presencia y de la sincronicidad como más fortalecemos la comprensión. En este sentido 

 
 

23 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-19, 2025 
ISSN 1688-6151 

aumentamos la potencia de actuar si no perdemos la memoria, reservorio de sentidos posibles no 

tematizados en lo tematizado, y si nos sabemos siempre proyectos, es decir, estar abiertos a lo que 

adviene del futuro, a lo nuevo, a lo no dominable. Saber que podemos encontrar nuevos sentidos en lo 

que ya ha sido, y saber que nos puede acontecer un posible inagotable, aumenta, sin duda, nuestra 

potencia de actuar. 

Pensamiento crítico quiere decir, finalmente, reconocer que la comunidad de interpretación que 

abre sentidos y la misma condición del ser-en-el-mundo es siempre interpelada por el otro. Que la ética 

precede a la ontología, que nada justifica que el saber pretenda anular la interpelación del otro y la 

exigencia de justicia. Paradójicamente, esta dimensión ética de la crítica está apertura no solo a la 

diferencia de lo mismo, sino también a la alteridad como exterioridad, nos hace, en un peculiar 

sentido, vulnerables a la interpelación del otro. 

Saber que el otro nos interpela aumenta nuestra potencia de actuar, porque limita éticamente la 

tentación de las tentaciones: creer que podemos representarnos al otro o, como diría Immanuel Kant, 

tratarlo como un medio y no como un fin-en-sí. Pensamiento crítico implica entonces la exposición a la 

interpelación del otro. 

Pero no es solo la relación del conocimiento con el poder lo que aumenta o disminuye nuestra 

potencia de actuar, es también la relación del conocimiento con el deseo. 

Porque el conocimiento, como ya decía Aristóteles, comienza con el deseo: «todo hombre, por 

naturaleza, desea saber». Deseamos saber, simplemente porque la verdad es el bien adecuado a nuestra 

posibilidad de conocer. El conocimiento es apetecible, pero no porque lo necesitemos para vivir, sino 

porque es digno de ser estimado en sí mismo. Todo hombre, solo por serlo, tiene derecho al 

conocimiento, y es aquí donde se fundamenta que el conocimiento es un bien social que, por 

definición, debería estar disponible para todos. Sencillamente, vale la pena conocer. 

Deseamos saber, además, porque queremos comprender los sentidos y desde esa comprensión 

poder comunicarnos con otros, entendernos, simplemente conocernos. 

Finalmente, deseamos saber porque necesitamos orientarnos en la vida, saber qué hacer. Es la 

dimensión sapiencial del conocimiento. 

 
 

24 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-19, 2025 
ISSN 1688-6151 

Pero hay en esta relación del deseo con el saber dos cuestiones en particular significativas para 

pensar: desear saber puede confundirse con la ilusión de desear saberlo todo y sin oscuridades, o bien 

resignar mi deseo de saber, porque suponemos que es cosa de otros u otro, supuestos lugares o lugar 

donde el saber está ya sabido. 

Aquello de las «ideas claras y distintas» es como ignorar que en todo saber hay, en realidad, 

siempre un no-saber. No solo en el sentido de lo que todavía falta, sino en el sentido también de cómo 

se constituye nuestro saber en relación con las «pasiones» que siempre lo acompañan, aunque no nos 

demos cuenta de eso. Es decir, deseamos saber lo que todavía nos falta saber, pero deseamos saber 

siempre y también desde una «falta» que «ya siempre» nos constituye como singulares en la 

construcción de nuestro mundo interior. 

Aumentar la potencia de actuar es así desear saber, y una escuela posible es aquella donde 

reconozcamos el deseo de saber y no lo bloqueemos ni en nosotros mismos ni en aquellos con quienes 

como docentes trabajamos, que son también sujetos que desean saber. Paradójicamente, aumentamos 

nuestra potencia de actuar cuando el deseo de saber ni es omnipotente ni se resigna simplemente a 

identificarse con algún supuesto lugar del saber. 

Los mundos posibles de la escuela se hacen posibles porque sinceramos nuestra relación con el 

deseo de saber y cuidamos de no bloquear ese deseo cuando enseñamos o aprendemos. Cabe la 

pregunta: ¿qué relación tenemos con el deseo de saber?, ¿hasta dónde nos apasiona conocer? No hay 

quizás estrategia más eficaz para disminuir la potencia de actuar que obturar o impedir o vigilar y 

castigar el deseo de saber y la pasión por aprender. Si queremos hacer posibles mundos posibles de la 

escuela, aumentemos nuestra potencia de actuar al aumentar nuestro deseo de saber. 

2. La resistencia al pensamiento único 
En este doble contexto de la relación del saber con el poder y el deseo, hay un aspecto del aumento de 

nuestra potencia de actuar que quisiera remarcar en los tiempos que corren. Es la cuestión de la 

resistencia al pensamiento único, es decir, a creer que solo hay una manera de ver las cosas, un solo modo 

resolver los problemas, o una única manera de entender lo que pasa. 

 
 

25 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-19, 2025 
ISSN 1688-6151 

El pensamiento único es la forma que necesita el dominio para legitimarse. Dominio que, hoy 

día, no es solo el disciplinamiento de las subjetividades particulares, sino, además, el dominio sobre la 

especie misma, aquello que Michel Foucault llamaba el «biopoder». 

Lo paradójico, en el mundo contemporáneo, es la sutil hipocresía del pensamiento único de los 

que detentan el dominio mayor sobre el planeta: pretender ser la defensa contra los diversos tipos de 

fundamentalismos, pensados para ellos, que se sienten representantes de la verdad y del bien, como lo 

que siempre queda del otro lado. Nosotros y los otros. Es la lógica propia de todo etnocentrismo, y de 

toda acumulación de poder, que ve como riesgosa la alternativa y, entonces, insiste en afirmar la 

unicidad de la visión, la comprensión y la acción. 

Esto es falso. No es el pensamiento único, como sede de una supuesta verdad y bien, el 

contrapeso de los fundamentalismos (o de los escepticismos). Por el contrario, el pensamiento único es 

un sutil fundamentalismo, disfrazado de árbitro o justiciero frente a cualquier pensamiento diferente o, 

más radicalmente, frente a cualquier exterioridad a su ilusoria contundente totalidad. 

No es posible abrir mundos posibles de la escuela si nos sometemos al pensamiento único, es 

decir, si renunciamos a la alternativa, a la otra cara, a la posibilidad de la diferencia. No es sencillo esto 

en un contexto donde, con facilidad, se victimiza y estigmatiza lo diferente, y se racionaliza su exclusión 

y marginación como falta de adaptación, u originalidad arrogante, o incapacidad de aceptar la realidad. 

Aquí es pertinente una reflexión sobre tres cuestiones: la fragmentación de las subjetividades, el 

llamado fin de los grandes relatos y, por lo tanto, de las utopías, y el achatamiento del tiempo, que lleva 

a perder la memoria y a una especie de vértigo del presente, sin pasado y sin futuro. 

En primer lugar, hablemos de la fragmentación. Los mundos posibles de la escuela se ven 

tensionados, en primer lugar, por lo que George Steiner llama la «retirada de la palabra», es decir, la 

ausencia de un horizonte capaz de reunir sentidos, la dificultad de construir relatos unificadores, las 

quebraduras en la identidad de los sujetos, que quedan sin referentes de lo posible, precisamente, 

porque se supone que no hay alternativas. 

Sin embargo, una cosa es la retirada de la palabra y su reemplazo por el zumbido, la imagen o el 

significante formalizado, y otra cosa es el silencio de la palabra, en tanto descongela los sentidos 

 
 

26 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-19, 2025 
ISSN 1688-6151 

atribuidos y deja abierta la posibilidad de nuevas palabras, o nuevos sentidos, o nuevas referencias. La 

subjetividad se fragmenta porque queda sin nombre propio, desapropiada, dispersa entre ráfagas y 

ecos, donde cada pedazo de sí mismo queda embretado en los límites del pensamiento único. El 

pensamiento único, justamente, solo puede dominar fragmentos, porque no tolera un pensamiento, 

algunos pensamientos, otros pensamientos. La unicidad no tiene que ver con una unidad. Al contrario, 

la unicidad necesita la dispersión y la fragmentación como su condición de posibilidad para ejercer el 

dominio soberano. 

Aumentar la potencia de actuar, en este sentido, es fortalecer la identidad, justamente, como 

itinerante, como narrativa, como siempre abierta a nuevas significaciones, pero sin renunciar a la 

unidad de una comprensión, de un sentimiento, de una emoción, que no implica cerrar o disciplinar la 

subjetividad, sino que, por el contrario, abre la posibilidad de comprender mejor, de sentir de manera 

más intensa, de emocionarse con mayor sentido. 

Resistir al pensamiento único, y abrir entonces mundos posibles de la escuela, es resistir a la 

fragmentación, sin ilusionarse con unidades dadas de una vez para siempre o no sujetas a la 

contingencia de lo posible. 

¿Cómo lograr ser sí mismo asumiendo el silencio de la palabra y resistiendo a su retirada? ¿Cómo 

lograr que lo nuevo reúna, sin que se pierda la memoria ni se renuncie a lo nuevamente nuevo? 

¿Seremos capaces hoy día de aumentar nuestra potencia de actuar de modo tal que aprendamos a estar 

atentos a lo que el poeta llamaba «la soledad sonora, la música callada, la cena que recrea y enamora»? 

Es que no se trata de que todos los docentes tengamos la misma caligrafía, con la ilusión de que 

así los alumnos aprenden a escribir bien. Se trata, simplemente, de que sepamos leernos los unos a los 

otros, que nuestra letra abra sentidos, pero que sea, en simultáneo, la nuestra. Hay unidad posible sin 

unicidad, siempre que la entendamos como narrativa, abierta, tensionada por lo nuevo, lo contingente, 

lo exterior. 

En segundo lugar, los mundos posibles de la escuela se ven tensionados por aquello que 

Jean-François Lyotard llamó «el fin de los grandes relatos», la decepción de un sentido de la historia, de 

la posibilidad del progreso moral de la humanidad, de la utopía pedagógica de un mundo mejor. Acá 

 
 

27 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-19, 2025 
ISSN 1688-6151 

también, una cosa es criticar la ingenuidad de supuestas leyes inamovibles que marcan el ritmo del 

tiempo, y otra cosa es quedarnos sin sentido de proyecto y de historia. 

Aumentar la potencia de actuar necesita construir relatos, donde no importa que sean grandes o 

pequeños, importa que sean narraciones abiertas a nuevas significaciones, a lo que nos trae sentidos 

alternativos desde el pasado o desde el futuro. No hay una historia única, pero sí necesitamos ensayar 

relatos que den unidad a lo que acontece, sin que perdamos el sentido de lo imprevisible y lo 

contingente, que no proviene de la magnitud o pequeñez del relato, sino que proviene desde lo que 

siempre será externo a cualquier totalidad que imaginemos: la interpelación del otro, que es otro, 

justamente, porque es exterior a cualquier relato. 

Está bien que atendamos a los pequeños relatos, a los de la vida cotidiana, a los de las historias 

institucionales. La verdad, como ya decía Spinoza, tiene siempre un origen narrativo. El tema es que 

esto no implica renunciar a los grandes relatos, a las utopías, que permiten imaginar mundos posibles 

más allá del mundo dado. Al contrario, la cuestión es darnos cuenta que con los pequeños relatos 

resistimos a la ilusión del pensamiento único que, en el fondo, consiste en la pretensión de que hay un 

único narrador. 

Al contrario, sepamos convertirnos en narradores distintos y diferentes, que armamos y 

desarmamos el gran relato de la vida y de la historia, simplemente porque vivimos y actuamos con 

sentido. Así aumentamos nuestra potencia de actuar y nos convertimos en agentes de futuros posibles. 

«La vida, en definitiva, como dice Paul Ricoeur, es un relato en búsqueda de un narrador». Y los 

mundos posibles de la escuela son relatos posibles que buscan narradores que aumenten su potencia 

de actuar. 

¿Seremos capaces de narrar el futuro, al reunir en pequeños o grandes relatos la dispersión del 

sentido, sin perder la capacidad de imaginar mundos posibles que desmientan o critiquen esos relatos 

construidos, pero lo hagan desde relatos mejores, más explicativos, con mayor potencia de sentidos? No 

se trata de construir el gran relato de una historia oficial, que es la estrategia del pensamiento único. Se 

trata, por el contrario, de abrir el juego a diversas historias, que permitan sentidos que remiten a otros 

sentidos, saberes que remiten a otros saberes, prójimos que remiten a otros prójimos. 

 
 

28 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-19, 2025 
ISSN 1688-6151 

Por último, el pensamiento único, al cual resistimos aumentando nuestra potencia de actuar y 

abriendo así mundos posibles para la escuela, además de fragmentar la identidad y descalificar la 

capacidad de narrar, busca achatar la densidad del tiempo, imponer la simultaneidad superficial y 

fragmentaria del zapping permanente, para dejarnos sin memoria y sin proyecto, sin pasado y sin 

futuro, pura simultaneidad de un ilusorio presente que nos fragmenta en sucesión de instantes: 

identidades débiles, precisamente para borrar las diferencias, las alternativas, los posibles. 

Aumentar la potencia de actuar es esculpir un presente memorioso para poder esbozar y 

engendrar, con la fecundidad de las huellas, senderos nuevos que siempre se bifurcan. Es decir, hacer 

posibles mundos posibles de la escuela. 

Resistamos con inteligencia al pensamiento único desde un tramado narrativo de una identidad 

fuerte, donde la memoria no es nostalgia, sino descubrimiento de sentidos posibles, y donde la utopía 

no es una ilusión, sino el trazado inteligente de futuros abiertos a más sentidos que los dados o 

deducidos desde lo dado. ¿Qué es la docencia sin memoria y sin utopía? 

Al aumentar la potencia de actuar desbaratamos las estrategias fragmentadoras, abortantes de 

todo relato referencial y ancladas en un tiempo de puro presente, que son propias del pensamiento 

único, y que nos impiden hacer posibles los mundos posibles de la escuela. 

Enseñemos, y aprendamos, a tejer, a narrar, a esculpir, sin que se nos escapen los hilos, sin que se 

nos queden afuera personajes y sucesos, sin que la materia de la vida pierda su espesor de memoria y 

utopía. Aumentemos nuestra potencia de actuar. 

3. La responsabilidad justifica el aumento de la potencia 
de actuar 
Aumentar la potencia de actuar tiene entonces que ver con la insistencia en mantener la subjetividad 

libre en las relaciones del saber con el poder y con el deseo, y tiene que ver con la resistencia frente al 

pensamiento único y sus estrategias de fragmentación, negación de los relatos y achatamiento de la 

temporalidad. 

 
 

29 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-19, 2025 
ISSN 1688-6151 

Sin embargo, la única forma de justificar esta insistencia en conocer más y mejor, y esta 

resistencia a todas las formas de pensamiento único, que aumenta nuestra potencia de actuar y hace 

posible los mundos posibles de la escuela, consiste paradójicamente en una especial «pasividad», más 

allá de la distinción acción-pasión y de la distinción teoría-praxis, que es estar «expuestos», desde un 

pasado inmemorial, a la interpelación del otro. Como dice Emmanuel Lévinas, sabernos vulnerables a 

la interpelación del otro, al rostro del otro, al próximo y al próximo del próximo. 

Esta interpelación del otro, esta iniciativa que proviene de lo exterior a la ilusión de creernos una 

totalidad invulnerable, es lo que nos hace responsables, capaces de responder. Esto justifica, hace justa, 

nuestra potencia de actuar, porque la convierte sencillamente en responsable. Somos responsables del 

otro, y esto posibilita que los mundos posibles de la escuela sean un espacio de acogida, de hospitalidad, 

de vínculos primariamente justos. Es esta responsabilidad la que permite que el deseo de saber esté 

siempre desbloqueado, y el poder de enseñar encuentre la legitimación de lo público, es decir, esté 

abierto a todos, expuesto a la crítica y construya lo común. 

Si algo nos desilusiona de creer que porque enseñamos somos el lugar del saber es, justamente, el 

rostro del otro que nos interpela. Pero esta desilusión califica el aumento de nuestra potencia de actuar, 

porque al ser desde siempre responsables, haremos posibles mundos posibles de la escuela, desde la ética 

y desde la justicia, como respuesta a la interpelación del otro que justifica nuestro esfuerzo por ser, 

nuestra imaginación y nuestro compromiso. 

Aumentar nuestra potencia de actuar sabiendo que el conocimiento está atravesado por el deseo 

y el poder, resistiendo con identidad, con capacidad de narrar y resignificar, con memoria y utopía, 

pero —fundamentalmente— como sujetos ético-políticos que nos sabemos desde siempre responsables 

del otro. 

Empecemos a hacer posibles los mundos posibles de la escuela pronunciando lo que nos 

constituye como sujetos responsables ante la interpelación del otro: heme aquí. 

La señal inequívoca de que aumentamos nuestra potencia de actuar, y vuelvo a Spinoza, es la 

alegría. Una escuela de maestros tristes es comparable a una sociedad de poetas muertos. 

 
 

30 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-19, 2025 
ISSN 1688-6151 

¿Cómo hacer posible los mundos posibles de la escuela? Al aumentar nuestra potencia de actuar, 

al saber que este actuar es la respuesta a la interpelación del otro, es actuar responsablemente. Entonces 

nuestra subjetividad docente buscará con alegría los mundos posibles de la escuela, ensayará nombres y 

rostros, imaginará proyectos y trayectos, encontrará motivos y razones. 

¿Acaso es posible enseñar sin esperanza? ¿No enseñamos cada día justamente porque hacemos 

posibles los mundos posibles de la escuela? Entonces: aumentemos nuestra potencia de actuar, 

sepámonos responsables ante la interpelación del otro. Ni la soberbia de poderlo todo ni la resignación 

de no poder nada: la alegría de actuar responsablemente. 

 
 

31 


