Revista Fermentario, 19 (2), pp. 18-31, 2025
ISSN 1688-6151

UNIVERSIDAD
DE LAREPUBLICA
URUGUAY

8¢:ﬁos I I I Facultad de Humanidades
y Ciencias de la Educacién

ARTICULO | ARTIGO
Fermentario V. 19, N° 2 (2025)

ISSN 1688-6151

Instituto de Educacidn, Facultad de Humanidades y Ciencias de la

Educacion, Universidad de la Republica. www.fhuce.edu.uy

1
AUMENTAR LA POTENCIA DE ACTUAR

EN TORNO A LAS RELACIONES DE LA ETICA CON LA

EDUCACION

AUMENTANDO O PODER DE AGIR
SOBRE A RELAGCAO ENTRE ETICA E EDUCAGAO
INCREASING THE POWER TO ACT

REGARDING THE RELATIONSHIP BETWEEN ETHICS AND EDUCATION
Carlos Cullen’

DOI: bttps://doi.org/10.47965/fermen.19.2.2

Resumen: En este articulo se defiende la tesis de que como agentes ético-politico-histéricos seremos capaces de
desnaturalizar sentidos del mundo escolar y abrir alternativas de otros sentidos posibles, frente a lo meramente dado. Se trata
de aumentar nuestra potencia de actuar, es decir: transformar, de alguna manera, lo que simplemente pasa en algo
deliberable y elegible, y resistir, con inteligencia, a los procesos de dessubjetivizacién. En primer lugar, la potencia de actuar

! Este articulo fue publicado en versién papel en el primer ntimero de la revista Fermentario, en 2007.
2 Doctor en Filosoffa y profesor titular de Etica y Filosoffa de la Educacién por la Universidad de Buenos Aires.

18


http://www.fhuce.edu.uy/
https://doi.org/10.47965/fermen.12.1

Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-19, 2025
ISSN 1688-6151

se relaciona con el conocimiento de lo que acontece y presta especial atencién a las relaciones del conocimiento con el poder
y el deseo. En segundo lugar, reflexionaremos sobre el tema de la resistencia al pensamiento tnico y la necesidad de abrir
alternativas o mundos posibles. Finalmente, haremos una reflexién sobre la responsabilidad y la justicia, como la instancia
que justifica, en el sentido de hacer «justax», el aumento de la potencia de actuar. En la conclusién, retomaremos una
sugerencia de Spinoza, que relaciona el aumento de la potencia de actuar con la alegrfa. Y, entonces, podremos pensar la
escuela como el tiempo de la esperanza.

Resumo: Este artigo argumenta que, como agentes ético-politico-histéricos, somos capazes de desnaturalizar os significados
do mundo escolar, abrindo alternativas ao que é¢ meramente dado. Trata-se de ampliar nosso poder de agio, ou seja,
transformar o que simplesmente acontece em algo deliberdvel e seleciondvel, resistindo inteligentemente aos processos de
dessubjetivagio. Primeiramente, o poder de agio se relaciona ao conhecimento do que acontece, com especial atengio 4
relagio entre conhecimento, poder e desejo. Em segundo lugar, refletiremos sobre a questdo da resisténcia ao pensamento
monolitico e a necessidade de abrir alternativas ou mundos possiveis. Finalmente, refletiremos sobre a responsabilidade e a
justica como instincias que justificam, no sentido de tornar «justo», o aumento do poder de a¢do. Na conclusio,
retornaremos a uma sugestio de Spinoza, que vincula o aumento do poder de agio 4 alegria. E entdo podemos pensar na
escola como um tempo de esperanga.

Abstract: This article defends the thesis that, as ethical-political-historical agents, we will be capable of denaturalizing
meanings in the school world, opening up alternatives to other possible meanings, as opposed to what is merely given. Itis a
question of increasing our power to act, that is, to transform, in some way, what merely happens into something deliberable
and eligible, and to resist, with intelligence, the processes of de-subjectivization. First, the power to act is related to
knowledge of what is happening, paying special attention to the relationships between knowledge, power, and desire.
Secondly, we will reflect on the theme of resistance to single-minded thinking and the need to open up alternatives or
possible worlds. Finally, we will reflect on responsibility and justice as the instance that justifies, in the sense of making
«fair» the increase in the power to act. In the conclusion, we will return to a suggestion by Spinoza, who relates the increase
in the power to act to joy. And then we can think of school as a time of hope.

Con mucha frecuencia sentimos, en nuestro trabajo docente, una tensién de la cual dan cuenta
expresiones como «quiero hacer tantas cosas, pero lo que puedo hacer es nada o casi nada».
Extremando, algunos han formulado esta tensién entre la omnipotencia del creer que la escuela lo
puede hacer todo y la impotencia del «a esto no lo cambia nadie».

Quisiera reflexionar sobre ella, tomando como punto de partida la distincién —tan antigua
como la humanidad y tan nueva como lo cotidiano— entre acciones y pasiones o, si se quiere, entre lo
que hacemos desde nosotros mismos y nos convierte, en sentido estricto, en agentes 'y lo que
simplemente nos ocurre, nos pasa y nos transforma, también en sentido estricto, en pacientes, es decir,
pasivos.

Ya Aristoteles reservaba el término virtudes éticas para aquellos hdbitos o disposiciones de saber
elegir el justo medio entre el exceso y el defecto, en relacién, justamente, a las acciones y a las pasiones.
Todo su esfuerzo reflexivo se centraba en convencernos de que nuestra inteligencia puede «persuadir>»
nuestros apetitos y deliberar sobre el fin bueno, que es justamente el término medio, y de que no solo

podemos deliberar sobre el bien individual, sino que, ademds, podemos discutir con razones —y

19



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-19, 2025
ISSN 1688-6151

reunidos en la plaza publica (el 4gora)— cudl es el mejor bien para todos, es decir, para la ciudad. De
modo que la «vida activa virtuosa» aparece como un ideal de felicidad o de realizacién plena.

Sin embargo, Aristételes —poniendo matices importantes a lo que su maestro Platén le habia
enseflado— encontrd una nueva tensién, no entre acciones y pasiones, sino entre «la vida activa», la
del ciudadano, y la «vida contemplativa», la del sabio, o, para decirlo con las palabras griegas que
pasaron a ser paradigmdticas en nuestra propia tradicién: entre la praxis y la teorfa.

A la distincién entre acciones y pasiones se afiade, entonces, en nuestra memoria histdrica, que
sigue operando hoy, otra diferenciacién, relacionada con la posible autonomia del campo de lo teérico
en relacién con la préctica, o bien, al posible despojo de toda razonabilidad o inteligibilidad en las
practicas e interacciones sociales.

El centro del problema radica en la accién y en las practicas. ¢Qué relacién se establece entre las
acciones y las pasiones, y qué relacién hay entre la teorfa y la prictica?

En realidad, plantear responsabilidad ética tiene que ver, bdsicamente, con incorporar esas
tensiones, que nos constituyen, a nuestra condicién de docentes, sabiéndonos agentes, es decir,
subjetividades ético-politicas, pero, superando a Aristételes, sabiéndonos también agentes bistdricos, es
decir, subjetividades memoriosas y utépicas, porque el bien no es solo el término medio entre el exceso
y el defecto, sino ese horizonte que trasciende lo dado, que nos mueve como «deseado», que siempre es
un significante «flotante», donde es posible hacer «posibles» otros mundos posibles.

Solo como agentes ético-politico-histéricos seremos capaces de desnaturalizar sentidos del
mundo escolar y abrir alternativas de otros sentidos posibles, frente a lo simplemente dado, porque lo
que nos afecta puede deliberarse, y porque el orden del discurso, que genera las précticas, puede
cuestionarse o criticarse. Es decir, convencernos de que el «mundo de la escuela» ni es meramente algo
que nos pasa ni es meramente un orden del discurso que se nos impone sin alternativas.

No es cierto que podamos hacer todo, pero tampoco es cierto que no podamos hacer nada.
Quizds sea cierto que educar es una tarea imposible, pero lo es porque ¢quién sabe lo que un alumno y

un maestro pueden desear y hacer?

20



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-19, 2025
ISSN 1688-6151

Se trata de aumentar nuestra potencia de actuar, es decir, transformar, de alguna manera, lo que
meramente pasa en algo elegible y sobre lo que se puede deliberar, y resistir, con inteligencia, a los
procesos de desubjetivizacién a los que parece condenarnos un poder disciplinario y soberano, que se
oculta y disimula en el orden del discurso las précticas educativas, donde, por otro lado, se condensa,
simplemente, el discurso de las précticas sociales.

Seré més claro en lo que propongo pensar: es posible abrir mundos posibles para la escuela, es
decir, alternativas mejores, siempre y cuando aumentemos, como individuos y como colectivo, nuestra
potencia de actuar. Es decir, planteemos la educacién como un problema ético-politico.

Si en algo hemos progresado los hombres es en contar cada vez con menos excusas, no es que las
cosas pasen porque pasan ni que los érdenes del discurso dominen porque dominan. Podemos
deliberar y podemos criticar, y esto, porque en definitiva somos, desde «un pasado inmemorial»,
responsables, es decir, abiertos a la interpelacién del otro, que como exterioridad trasciende lo que nos
pasa y lo que nos domina, y justifica en un «heme aqui», como «respuesta, acogida y hospitalidad»,
nuestra potencia de actuar (Lévinas).

Es de esto de lo que quiero hablar. Cémo aumentar nuestra potencia de actuar es lo mismo que
decir cémo aumentar nuestra responsabilidad: desde la previa, toda deliberacién como mera
«interpelacién del otro»; qué es la justicia; hasta la necesidad de hacer «deliberable» el bien y
«cuestionable el ordens, para, de esta manera, hacer posible los mundos posibles de la escuela.

Ordenaré esta exposicion en tres momentos: primero, relacionaremos la potencia de actuar con
el conocimiento de lo que acontece, prestando especial atencién a las relaciones del conocimiento con
el poder y el deseo. En segundo lugar, reflexionaremos sobre el tema de la resistencia al pensamiento
unico y la necesidad de abrir alternativas o mundos posibles. Finalmente, haremos una reflexién sobre
la responsabilidad y la justicia, como la instancia que justifica, en el sentido de hacer «justa», el
aumento de la potencia de actuar. En la conclusién, retomaremos una sugerencia de Baruch Spinoza
que relaciona el aumento de la potencia de actuar con la alegria. Y entonces podremos pensar la escuela

como el tiempo de la esperanza.

21



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-19, 2025
ISSN 1688-6151

1. La potencia de actuar y el conocimiento

Actuamos, dice Spinoza, cuando somos causas adecuadas de lo que sucede, y somos causas adecuadas
cuando comprendemos lo que sucede a partir de la misma naturaleza de las cosas. Somos causa
inadecuada (es decir, no plenamente agentes) cuando la idea que nos hacemos no alcanza para deducir
lo que sucede. Es decir, el aumento de la potencia de actuar es directamente proporcional a saber mds y
mejor. Acd reside uno de los fundamentos del derecho humano a la educacién.

Spinoza, como otros muchos en la tradicién filoséfica, distingue grados de conocimiento, que
van desde la imaginacién hasta la ciencia intuitiva, que se caracteriza porque aprendemos a conocer no
meramente por representaciones o imégenes, ni siquiera por nociones generales, sino que aprendemos
a conocer desde las causas. Desde siempre a esto se le llamé ciencia.

Hoy me parece que sirve la distincién de grados del saber, para no confundir la mera informacién
con el conocimiento, uno de los desafios mayores para la educacién en los tiempos que corren, donde
muchos hablan de «sociedad del conocimiento» y piensan, en realidad, en una sociedad meramente de
la informacién, sobre todo de la informacién consumible. No es lo mismo estar informados que
conocer. Y lo que aumenta nuestra potencia de actuar no es la mera informacién, sino el conocimiento.

Destaquemos la afirmacién central: cuanto mejor o més adecuadamente comprendemos, mds
somos agentes.

La condicién, entonces, es cuidar nuestro lugar de sujetos del conocimiento y resistir
fuertemente a todo intento de que se nos piense como meros objetos 0 meros receptores-consumidores
de informacién (al estilo de lo que Paulo Freire llama educacién bancaria), que simplemente nos hace
mds disciplinables y dominables.

Pero ser «sujetos del conocimiento» ni nos descontextualiza de las pricticas sociales ni nos
desconecta de nuestras pasiones. Por eso sugiero que profundicemos las relaciones del saber con el
poder y con el desear.

El saber es poder, pero no necesariamente dominio, y entonces hemos de atender a las relaciones
de poder que atraviesan el conocimiento, para aumentar nuestra potencia de actuar y resistirnos al

dominio que nos desubjetiva.

22



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-19, 2025
ISSN 1688-6151

Un mundo posible de la escuela es un mundo de sujetos que conocen, y no meramente sujetos
reducidos a objetos, para disciplinarlos o regularlos. Para esto, hemos de trabajar fuertemente el sentido
de la préctica de ensefar, que es una relacién de sujetos que producen saber, y que lo producen
resistiendo a las pricticas de dominacién o de reduccién de la subjetividad.

Sin duda que esto tiene que ver con una escuela posible, donde el pensamiento critico sea el
personaje central, encarnado en el docente y en cada uno de los alumnos.

Pero empecemos por desnaturalizar el concepto de pensamiento critico, para que no reduzca a
una mera palabra que se repite siempre que se habla de educacién, y que pocas veces nos jugamos a
atribuirle un sentido claro.

Pensamiento critico quiere decir, en primer lugar, relacionar teorfa y prictica (para evitar, por un
lado, la ilusién de un saber que no ancla en el poder y para resistirse, por otro lado, a las pricticas del
saber que reducen la subjetividad a un objeto). Saber articular teorfa y prictica aumenta nuestra
potencia de actuar.

Pensamiento critico quiere decir, en segundo lugar, relacionar los discursos y las pricticas
discursivas, donde se traman saber y poder, con las comunidades que lo interpretan y con la
precomprensién que tenemos de lo que acontece. Hay saberes previos a nuestra comprensién de lo real
que nos determinan, pero hay una precomprensién ontolégica que nos libera del mundo dado y nos
abre a lo que acontece como novedad. Aumenta la potencia de actuar si aumenta nuestra
disponibilidad a lo que acontece, al saber que no se trata solo de instrumentalizar u objetivar la
realidad, para transformarla en un refugio frente a la contingencia y la diferencia, sino que se trata
—sobre todo— de estar abiertos a sentidos posibles, inscriptos en los bordes de lo dado y de nuestros
saberes previos, y que pone en cuestién la ilusién de totalidad o completud.

Tendremos mds potencia de actuar si nuestra comprensién se abre a la significacién amplia, a la
generacién de sentidos posibles, a la posibilidad de la resignificacién y de la apertura. No es refiriendo
lo que conocemos a fundamentos esenciales o a priori como aumentamos la potencia de actuar. Es
sabiendo que en lo dicho se oculta lo no dicho, o en lo patente lo oculto. Es deconstruyendo la ilusién

de la presencia y de la sincronicidad como mis fortalecemos la comprensién. En este sentido

23



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-19, 2025
ISSN 1688-6151

aumentamos la potencia de actuar si no perdemos la memoria, reservorio de sentidos posibles no
tematizados en lo tematizado, y si nos sabemos siempre proyectos, es decir, estar abiertos a lo que
adviene del futuro, a lo nuevo, a lo no dominable. Saber que podemos encontrar nuevos sentidos en lo
que ya ha sido, y saber que nos puede acontecer un posible inagotable, aumenta, sin duda, nuestra
potencia de actuar.

Pensamiento critico quiere decir, finalmente, reconocer que la comunidad de interpretacién que
abre sentidos y la misma condicién del ser-en-el-mundo es siempre interpelada por el otro. Que la ética
precede a la ontologfa, que nada justifica que el saber pretenda anular la interpelacién del otro y la
exigencia de justicia. Paraddjicamente, esta dimensién ética de la critica estd apertura no solo a la
diferencia de lo mismo, sino también a la alteridad como exterioridad, nos hace, en un peculiar
sentido, vulnerables a la interpelacién del otro.

Saber que el otro nos interpela aumenta nuestra potencia de actuar, porque limita éticamente la
tentacién de las tentaciones: creer que podemos representarnos al otro o, como dirfa Immanuel Kant,
tratarlo como un medio y no como un fin-en-si. Pensamiento critico implica entonces la exposicién a la
interpelacién del otro.

Pero no es solo la relacién del conocimiento con el poder lo que aumenta o disminuye nuestra
potencia de actuar, es también la relacion del conocimiento con el deseo.

Porque el conocimiento, como ya decfa Aristdteles, comienza con el deseo: «todo hombre, por
naturaleza, desea saber». Deseamos saber, simplemente porque la verdad es el bien adecuado a nuestra
posibilidad de conocer. El conocimiento es apetecible, pero no porque lo necesitemos para vivir, sino
porque es digno de ser estimado en si mismo. Todo hombre, solo por serlo, tiene derecho al
conocimiento, y es aqui donde se fundamenta que el conocimiento es un bien social que, por
definicién, deberfa estar disponible para todos. Sencillamente, vale la pena conocer.

Deseamos saber, ademds, porque queremos comprender los sentidos y desde esa comprension
poder comunicarnos con otros, entendernos, simplemente conocernos.

Finalmente, deseamos saber porque necesitamos orientarnos en la vida, saber qué hacer. Es la

dimensidn sapiencial del conocimiento.

24



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-19, 2025
ISSN 1688-6151

Pero hay en esta relacién del deseo con el saber dos cuestiones en particular significativas para
pensar: desear saber puede confundirse con la ilusién de desear saberlo todo y sin oscuridades, o bien
resignar m7 deseo de saber, porque suponemos que es cosa de otros u otro, supuestos lugares o lugar
donde el saber estd ya sabido.

Aquello de las «ideas claras y distintas» es como ignorar que en todo saber hay, en realidad,
siempre un no-saber. No solo en el sentido de lo que todavia falta, sino en el sentido también de cémo
se constituye nuestro saber en relacién con las «pasiones» que siempre lo acompafan, aunque no nos
demos cuenta de eso. Es decir, deseamos saber lo que todavia nos falta saber, pero deseamos saber
siempre y también desde una «falta» que «ya siempre» nos constituye como singulares en la
construccién de nuestro mundo interior.

Aumentar la potencia de actuar es asi desear saber, y una escuela posible es aquella donde
reconozcamos el deseo de saber y no lo bloqueemos ni en nosotros mismos ni en aquellos con quienes
como docentes trabajamos, que son también sujetos que desean saber. Paraddjicamente, aumentamos
nuestra potencia de actuar cuando el deseo de saber ni es omnipotente ni se resigna simplemente a
identificarse con algun supuesto lugar del saber.

Los mundos posibles de la escuela se hacen posibles porque sinceramos nuestra relacién con el
deseo de saber y cuidamos de no bloquear ese deseo cuando ensefiamos o aprendemos. Cabe la
pregunta: ¢qué relacién tenemos con el deseo de saber?, ¢hasta dénde nos apasiona conocer? No hay
quizds estrategia mds eficaz para disminuir la potencia de actuar que obturar o impedir o vigilar y
castigar el deseo de saber y la pasién por aprender. Si queremos hacer posibles mundos posibles de la

escuela, aumentemos nuestra potencia de actuar al aumentar nuestro deseo de saber.

2. La resistencia al pensamiento Unico

En este doble contexto de la relacién del saber con el poder y el deseo, hay un aspecto del aumento de
nuestra potencia de actuar que quisiera remarcar en los tiempos que corren. Es la cuestion de la
resistencia al pensamiento nico, es decir, a creer que solo hay una manera de ver las cosas, un solo modo

resolver los problemas, o una tinica manera de entender lo que pasa.

25



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-19, 2025
ISSN 1688-6151

El pensamiento tnico es la forma que necesita el dominio para legitimarse. Dominio que, hoy
dfa, no es solo el disciplinamiento de las subjetividades particulares, sino, ademds, el dominio sobre la
especie misma, aquello que Michel Foucault llamaba el «biopoders.

Lo paradéjico, en el mundo contempordneo, es la sutil hipocresia del pensamiento tnico de los
que detentan el dominio mayor sobre el planeta: pretender ser la defensa contra los diversos tipos de
fundamentalismos, pensados para ellos, que se sienten representantes de la verdad y del bien, como lo
que siempre queda del otro lado. Nosotros y los otros. Es la 16gica propia de todo etnocentrismo, y de
toda acumulacién de poder, que ve como riesgosa la alternativa y, entonces, insiste en afirmar la
unicidad de la vision, la comprensién y la accién.

Esto es falso. No es el pensamiento tnico, como sede de una supuesta verdad y bien, el
contrapeso de los fundamentalismos (o de los escepticismos). Por el contrario, el pensamiento tnico es
un sutil fundamentalismo, disfrazado de drbitro o justiciero frente a cualquier pensamiento diferente o,
mis radicalmente, frente a cualquier exterioridad a su ilusoria contundente totalidad.

No es posible abrir mundos posibles de la escuela si nos sometemos al pensamiento tnico, es
decir, si renunciamos a la alternativa, a la otra cara, a la posibilidad de la diferencia. No es sencillo esto
en un contexto donde, con facilidad, se victimiza y estigmatiza lo diferente, y se racionaliza su exclusién
y marginacién como falta de adaptacién, u originalidad arrogante, o incapacidad de aceptar la realidad.

Aqui es pertinente una reflexién sobre tres cuestiones: la fragmentacién de las subjetividades, el
llamado fin de los grandes relatos y, por lo tanto, de las utopias, y el achatamiento del tiempo, que lleva
a perder la memoria y a una especie de vértigo del presente, sin pasado y sin futuro.

En primer lugar, hablemos de la fragmentacion. Los mundos posibles de la escuela se ven
tensionados, en primer lugar, por lo que George Steiner llama la «retirada de la palabra», es decir, la
ausencia de un horizonte capaz de reunir sentidos, la dificultad de construir relatos unificadores, las
quebraduras en la identidad de los sujetos, que quedan sin referentes de lo posible, precisamente,
porque se supone que no hay alternativas.

Sin embargo, una cosa es la retirada de la palabra y su reemplazo por el zumbido, la imagen o el

significante formalizado, y otra cosa es el silencio de la palabra, en tanto descongela los sentidos

26



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-19, 2025
ISSN 1688-6151

atribuidos y deja abierta la posibilidad de nuevas palabras, o nuevos sentidos, o nuevas referencias. La
subjetividad se fragmenta porque queda sin nombre propio, desapropiada, dispersa entre rifagas y
ecos, donde cada pedazo de si mismo queda embretado en los limites del pensamiento nico. El
pensamiento Unico, justamente, solo puede dominar fragmentos, porque no tolera un pensamiento,
algunos pensamientos, otros pensamientos. La unicidad no tiene que ver con una unidad. Al contrario,
la unicidad necesita la dispersién y la fragmentacién como su condicién de posibilidad para ejercer el
dominio soberano.

Aumentar la potencia de actuar, en este sentido, es fortalecer la identidad, justamente, como
itinerante, como narrativa, como siempre abierta a nuevas signiﬁcaciones, pero sin renunciar a la
unidad de una comprensién, de un sentimiento, de una emocién, que no implica cerrar o disciplinar la
subjetividad, sino que, por el contrario, abre la posibilidad de comprender mejor, de sentir de manera
mids intensa, de emocionarse con mayor sentido.

Resistir al pensamiento nico, y abrir entonces mundos posibles de la escuela, es resistir a la
fragmentacién, sin ilusionarse con unidades dadas de una vez para siempre o no sujetas a la
contingencia de lo posible.

¢Cémo lograr ser si mismo asumiendo el silencio de la palabra y resistiendo a su retirada? ¢Cémo
lograr que lo nuevo retina, sin que se pierda la memoria ni se renuncie a lo nuevamente nuevo?
¢Seremos capaces hoy dia de aumentar nuestra potencia de actuar de modo tal que aprendamos a estar
atentos a lo que el poeta llamaba «la soledad sonora, la musica callada, la cena que recrea y enamorax»?

Es que no se trata de que todos los docentes tengamos la misma caligrafia, con la ilusién de que
asf los alumnos aprenden a escribir bien. Se trata, simplemente, de que sepamos leernos los unos a los
otros, que nuestra letra abra sentidos, pero que sea, en simultineo, la nuestra. Hay unidad posible sin
unicidad, siempre que la entendamos como narrativa, abierta, tensionada por lo nuevo, lo contingente,
lo exterior.

En segundo lugar, los mundos posibles de la escuela se ven tensionados por aquello que
Jean-Frangois Lyotard llamé «el fin de los grandes relatos», la decepcién de un sentido de la historia, de

la posibilidad del progreso moral de la humanidad, de la utopia pedagégica de un mundo mejor. Acd

27



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-19, 2025
ISSN 1688-6151

también, una cosa es criticar la ingenuidad de supuestas leyes inamovibles que marcan el ritmo del
tiempo, y otra cosa es quedarnos sin sentido de proyecto y de historia.

Aumentar la potencia de actuar necesita construir relatos, donde no importa que sean grandes o
pequenos, importa que sean narraciones abiertas a nuevas significaciones, a lo que nos trae sentidos
alternativos desde el pasado o desde el futuro. No hay una historia tnica, pero si necesitamos ensayar
relatos que den unidad a lo que acontece, sin que perdamos el sentido de lo imprevisible y lo
contingente, que no proviene de la magnitud o pequefiez del relato, sino que proviene desde lo que
siempre serd externo a cualquier totalidad que imaginemos: la interpelacién del otro, que es otro,
justamente, porque es exterior a cualquier relato.

Estd bien que atendamos a los pequefios relatos, a los de la vida cotidiana, a los de las historias
institucionales. La verdad, como ya decfa Spinoza, tiene siempre un origen narrativo. El tema es que
esto no implica renunciar a los grandes relatos, a las utopfas, que permiten imaginar mundos posibles
mis alli del mundo dado. Al contrario, la cuestién es darnos cuenta que con los pequefios relatos
resistimos a la ilusién del pensamiento unico que, en el fondo, consiste en la pretensién de que hay un
Unico narrador.

Al contrario, sepamos convertirnos en narradores distintos y diferentes, que armamos y
desarmamos el gran relato de la vida y de la historia, simplemente porque vivimos y actuamos con
sentido. Asf aumentamos nuestra potencia de actuar y nos convertimos en agentes de futuros posibles.
«La vida, en definitiva, como dice Paul Ricoeur, es un relato en busqueda de un narrador». Y los
mundos posibles de la escuela son relatos posibles que buscan narradores que aumenten su potencia
de actuar.

¢Seremos capaces de narrar el futuro, al reunir en pequefios o grandes relatos la dispersién del
sentido, sin perder la capacidad de imaginar mundos posibles que desmientan o critiquen esos relatos
construidos, pero lo hagan desde relatos mejores, mds explicativos, con mayor potencia de sentidos? No
se trata de construir el gran relato de una historia oficial, que es la estrategia del pensamiento tnico. Se
trata, por el contrario, de abrir el juego a diversas historias, que permitan sentidos que remiten a otros

sentidos, saberes que remiten a otros saberes, préjimos que remiten a otros préjimos.

28



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-19, 2025
ISSN 1688-6151

Por dltimo, el pensamiento dnico, al cual resistimos aumentando nuestra potencia de actuar y
abriendo asi mundos posibles para la escuela, ademds de fragmentar la identidad y descalificar la
capacidad de narrar, busca achatar la densidad del tiempo, imponer la simultaneidad superficial y
fragmentaria del zapping permanente, para dejarnos sin memoria y sin proyecto, sin pasado y sin
futuro, pura simultaneidad de un ilusorio presente que nos fragmenta en sucesién de instantes:
identidades débiles, precisamente para borrar las diferencias, las alternativas, los posibles.

Aumentar la potencia de actuar es esculpir un presente memorioso para poder esbozar y
engendrar, con la fecundidad de las huellas, senderos nuevos que siempre se bifurcan. Es decir, hacer
posibles mundos posibles de la escuela.

Resistamos con inteligencia al pensamiento tinico desde un tramado narrativo de una identidad
fuerte, donde la memoria no es nostalgia, sino descubrimiento de sentidos posibles, y donde la utopia
no es una ilusién, sino el trazado inteligente de futuros abiertos a mds sentidos que los dados o
deducidos desde lo dado. ¢Qué es la docencia sin memoria y sin utopfa?

Al aumentar la potencia de actuar desbaratamos las estrategias fragmentadoras, abortantes de
todo relato referencial y ancladas en un tiempo de puro presente, que son propias del pensamiento
unico, y que nos impiden hacer posibles los mundos posibles de la escuela.

Ensefiemos, y aprendamos, a tejer, a narrar, a esculpir, sin que se nos escapen los hilos, sin que se
nos queden afuera personajes y sucesos, sin que la materia de la vida pierda su espesor de memoria y

utopfa. Aumentemos nuestra potencia de actuar.

3. La responsabilidad justifica el aumento de la potencia

de actuar

Aumentar la potencia de actuar tiene entonces que ver con la insistencia en mantener la subjetividad
libre en las relaciones del saber con el poder y con el deseo, y tiene que ver con la resistencia frente al
pensamiento Unico y sus estrategias de fragmentacion, negacién de los relatos y achatamiento de la

temporalidad.

29



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-19, 2025
ISSN 1688-6151

Sin embargo, la tGnica forma de justificar esta insistencia en conocer mds y mejor, y esta
resistencia a todas las formas de pensamiento nico, que aumenta nuestra potencia de actuar y hace
posible los mundos posibles de la escuela, consiste paradéjicamente en una especial «pasividad>», més
alld de la distincién accidn-pasién y de la distincidn teorfa-praxis, que es estar «expuestos», desde un
pasado inmemorial, a la interpelacién del otro. Como dice Emmanuel Lévinas, sabernos vulnerables a
la interpelacién del otro, al rostro del otro, al préximo y al préximo del préximo.

Esta interpelacién del otro, esta iniciativa que proviene de lo exterior a la ilusién de creernos una
totalidad invulnerable, es lo que nos hace responsables, capaces de responder. Esto justifica, hace justa,
nuestra potencia de actuar, porque la convierte sencillamente en responsable. Somos responsables del
otro, y esto posibilita que los mundos posibles de la escuela sean un espacio de acogida, de hospitalidad,
de vinculos primariamente justos. Es esta responsabilidad la que permite que el deseo de saber esté
siempre desbloqueado, y el poder de ensefar encuentre la legitimacién de lo publico, es decir, esté
abierto a todos, expuesto a la critica y construya lo comun.

Si algo nos desilusiona de creer que porque enseilamos somos el lugar del saber es, justamente, el
rostro del otro que nos interpela. Pero esta desilusién califica el aumento de nuestra potencia de actuar,
porque al ser desde siempre responsables, haremos posibles mundos posibles de la escuela, desde la ética
y desde la justicia, como respuesta a la interpelacién del otro que justifica nuestro esfuerzo por ser,
nuestra imaginacién y nuestro compromiso.

Aumentar nuestra potencia de actuar sabiendo que el conocimiento estd atravesado por el deseo
y el poder, resistiendo con identidad, con capacidad de narrar y resignificar, con memoria y utopfa,
pero —fundamentalmente— como sujetos ético-politicos que nos sabemos desde siempre responsables
del otro.

Empecemos a hacer posibles los mundos posibles de la escuela pronunciando lo que nos
constituye como sujetos responsables ante la interpelacién del otro: heme agui.

La sefial inequivoca de que aumentamos nuestra potencia de actuar, y vuelvo a Spinoza, es la

alegria. Una escuela de maestros tristes es comparable a una sociedad de poetas muertos.

30



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-19, 2025
ISSN 1688-6151

¢Cémo hacer posible los mundos posibles de la escuela? Al aumentar nuestra potencia de actuar,
al saber que este actuar es la respuesta a la interpelacién del otro, es actuar responsablemente. Entonces
nuestra subjetividad docente buscard con alegria los mundos posibles de la escuela, ensayard nombres y
rostros, imaginard proyectos y trayectos, encontrard motivos y razones.

¢Acaso es posible ensefar sin esperanza? ¢{No enseflamos cada dia justamente porque hacemos
posibles los mundos posibles de la escuela? Entonces: aumentemos nuestra potencia de actuar,
sepimonos responsables ante la interpelacién del otro. Ni la soberbia de poderlo todo ni la resignacién

de no poder nada: la alegria de actuar responsablemente.

31



