
Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-17, 2025 
ISSN 1688-6151 

 

 

ARTÍCULO | ARTIGO 

Fermentario V. 19, N° 2 (2025) 

ISSN 1688-6151 

Instituto de Educación, Facultad de Humanidades y Ciencias de 

la Educación, Universidad de la República. www.fhuce.edu.uy 
 

SOBRE LA EDUCACIÓN Y LA HERMENÉUTICA 
SOBRE EDUCAÇÃO E HERMENÊUTICA 

ABOUT EDUCATION AND HERMENEUTICS 
Mauricio Beuchot1 

DOI: https://doi.org/10.47965/fermen.19.2.1 

Resumen 
En este artículo se intenta hacer un recorrido por la historia de la pedagogía para hacer ver la importancia 
que para ella puede tener la hermenéutica. De hecho, en la historia de la pedagogía, sobre todo en su forma 
de filosofía de la educación, se ha hecho la aplicación de la hermenéutica. Se añade la utilidad que tendría 
una hermenéutica vertebrada en la noción de analogía, esto es, una hermenéutica analógica. 
Palabras clave: educación, hermenéutica. 

Resumo 
Este artigo busca traçar a história da pedagogia para destacar a importância da hermenêutica nesse 
contexto. De fato, a hermenêutica tem sido aplicada ao longo da história da pedagogia, particularmente em 
sua forma como filosofia da educação. O artigo explora ainda a utilidade potencial de uma hermenêutica 
estruturada em torno da noção de analogia ―ou seja, uma hermenêutica analógica. 
Palavras-chave: educação, hermenêutica. 

Abstract 
This article tries to make a journey through the history of education in order to show the importance that 
she may have hermeneutics. In fact, in the history of pedagogy, especially in its philosophy of education 

1 Universidad Nacional Autónoma de México, México. 
6 

http://www.fhuce.edu.uy/
https://doi.org/10.47965/fermen.12.1


Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-17, 2025 
ISSN 1688-6151 

has been the application of hermeneutics. Add the utility would have a vertebrate hermeneutics on the 
notion of analogy, that is, an analogical. 
Keywords: education, hermeneutics. 

Introducción 
Hay en el ser humano una intencionalidad de muchos niveles. Es, en los orígenes, ontológica. 

Todo el ser del hombre se halla polarizado hacia objetos, tiende a salir, pero tiene que ser 

orientado para que llegue bien a sus objetos de destino. También es intencionalidad 

cognoscitiva y volitiva (tanto afectiva como voluntaria). Hay que aprovechar la riqueza de esa 

intencionalidad del hombre para encauzarla con la educación. 

Esta intencionalidad la supieron ver autores como Franz Brentano que la transmitió a sus 

alumnos Sigmund Freud y Edmund Husserl. Esto ha seguido en la actualidad a través de la 

fenomenología y el existencialismo. Nosotros tenemos que rescatarla y potenciarla, para 

provecho de la filosofía de la educación. Trataremos de seguirla desde la Antigüedad y la Edad 

Media, con vistas a ser aprovechada en la actualidad mediante la hermenéutica. 

En la Antigüedad 
Encontramos ya la intencionalidad en cuanto base antropológica de la educación o pedagogía 

en Platón (Dilthey, 1957, p. 44). Él concibe al hombre como un ser intencional, sin darle ese 

nombre, el cual tiene que incorporar un ethos. La paideia es asimilación de un ethos en el 

hombre. Es la ética que surge de las leyes del Estado. Por eso la pedagogía está subordinada a la 

política (Davidson, 1911, pp. 61 y ss.). 

Pero también lo está a la psicología o antropología (Dilthey, 1957, p. 45). El hombre es 

un ser intencional, con tres intencionalidades principales. Una es la del apetito, el de la vida 

afectiva y volitiva. Lo ideal es que lo que comienza como apetito sensible llegue a ser apetito 

inteligible o voluntad, esto es, que la voluntad se imponga sobre el solo apetito. 

Platón, como es clasista, considera que esto se da de manera principal en la clase inferior, 

la de los trabajadores, que son como el estómago del Estado. Tienden a los placeres del cuerpo y 

por ello les compete cultivar la virtud de la templanza (Davidson, 1911, pp. 160 y ss.). 

Otra intencionalidad es la de la agresión, que sirve para la defensa. Esta toca a los 

guerreros, que son como los brazos y las piernas de la sociedad o del Estado, los que le dan 

7 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-17, 2025 
ISSN 1688-6151 

protección y acción. Su virtud es la de la fortaleza, que incluye fuerza y valentía, es el ser 

esforzados. Es la clase media y tiene como educación la formación en esa virtud. 

La tercera intencionalidad es la del intelecto. Esta se da en la clase más alta, que es la de 

los filósofos. Estos son los guías y legisladores, pues Platón tenía el ideal del filósofo-rey. El 

filósofo desarrolla el intelecto-razón, con la virtud de la prudencia o sabiduría. También 

procura, en cuanto legislador y juez, realizar la virtud de la justicia. 

Por eso Platón modifica cosas de la educación tradicional. Acepta la educación anterior, 

gimnástica y musical, pues la primera fortalece el cuerpo y la segunda el alma, pero las cambia 

de intencionalidad. La gimnasia ha de ser para formar un cuerpo fuerte y un alma valerosa, 

pero no por la mera vanidad y la cultura atlética. También pide moderar el uso de la medicina. 

En cuanto a la música, ha de cultivarse, pero no en los tonos adormecedores y muelles, sino en 

los que aumenten el valor y ayuden a la contemplación. Solo permite la cítara y la lira (Dilthey, 

1957, p. 47). 

En cuanto a la poesía, la pone en tela de juicio. Limita el uso de las fábulas de los poetas, 

porque algunas son perniciosas e indignas, como las crueldades de Cronos y las luchas de los 

gigantes. Rechaza las obras teatrales porque se quedan en la imitación de cosas y acciones. 

Limita también el empleo de las fábulas porque desea dar una base religiosa monoteísta. 

Por eso excluye a los grandes poetas de la etapa mítica, pues promovían el placer y el dolor más 

que las leyes. Solo el que había hecho algo por el Estado podía hacer poesía. Era una nueva 

poética. Asimismo, había que moderar la retórica, por la mala experiencia de los sofistas, 

grandes oradores, pero falsarios. 

En cambio, la formación superior era la filosofía, que conducía las almas. Comienza con 

lo bello y lo bueno del cosmos; luego pasa a las relaciones matemáticas, para llegar a las ideas 

puras (Dilthey, 1957, p. 49). Así se pasa de la gramática, que es lo elemental, a la lógica o 

dialéctica, que es la que lleva a las ideas (Carta VII), con una moderación de la retórica, y se 

pasa a las matemáticas, que constan de aritmética, geometría y astronomía (con la moderación 

de la música), para llegar a la verdadera filosofía, que es la desembocadura de la dialéctica en la 

ontología o metafísica. Con ellas se conectan la psicología, la ética y la política. 

8 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-17, 2025 
ISSN 1688-6151 

De este modo, se ve que las ciencias encuentran una clasificación según la organización 

del desarrollo pedagógico, dentro del marco de la sociedad, que es el Estado, el cual regula tanto 

los contenidos como los procesos. Es la concepción de la educación como la formación del 

buen ciudadano, al servicio del Estado según sus virtudes y sus clases. Es la educación en la 

virtud o por medio de la virtud. 

En Platón encontramos ya el cuadro completo de las virtudes: templanza, fortaleza y 

justicia, como virtudes morales; la prudencia, como virtud intelectual o teórica, pues es la 

sabiduría de Sócrates. 

Aristóteles completa esta teoría de las virtudes (Davidson, 1911, pp. 183 y ss.). Ve la 

prudencia como intelectiva, pero referida a la praxis. Pone el intelecto como hábito de los 

principios, la ciencia como hábito de las conclusiones y la sabiduría como participando del 

intelecto y de la ciencia, pues es el hábito de los primeros principios y de las conclusiones más 

elevadas (Dilthey, 1957, p. 53). 

Para el Estagirita, como remembranza de Platón, en una perspectiva igualmente clasista y 

esclavista, es en cada hombre donde se encuentra esa triple intencionalidad, no ya en el Estado. 

Una es la del apetito concupiscible, que busca lo deleitable; otra es la del apetito irascible, que 

busca lo arduo o difícil, y otra es la del intelecto-razón. 

De modo semejante a su maestro, asigna al apetito concupiscible la virtud de la 

templanza, que modera la satisfacción de las necesidades del cuerpo; al apetito irascible, la 

virtud de la fortaleza, que le da la perseverancia en lo arduo, y al intelecto-razón le asigna la 

justicia, del lado moral y la prudencia, como virtud mixta (dianoética y ética). Así, además de 

las virtudes éticas ya señaladas, pone otras virtudes dianoéticas o teóricas: el intelecto, la ciencia 

y la sabiduría. Y, en la razón práctica, la prudencia y la técnica o arte. 

El intelecto es la captación de los principios, la ciencia es la obtención de conclusiones y 

la sabiduría es la obtención de conclusiones, a partir de los principios más elevados. La 

prudencia es la recta razón de lo agible u operable, la conducta, y el arte o técnica es la recta 

razón de lo factible o producible. La prudencia no tiene reglas, se aprende con el ejercicio y la 

imitación de modelos, y el arte sí da reglas de operación o procedimiento para hacer bien algo. 

9 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-17, 2025 
ISSN 1688-6151 

Vemos en Aristóteles, cómo se extiende la concepción de su maestro Platón como 

formación de virtudes. Virtudes prácticas o éticas, para asegurar la convivencia; virtudes 

teóricas o dianoéticas, para el sabio y virtudes de la razón práctica, para hacer el bien o para 

hacer bien una cosa. 

El Estagirita ve la educación como formación de las virtudes en el alumno, tanto las éticas 

como las dianoéticas. Así como Platón enseñaba en la Academia, Aristóteles lo hacía en el Liceo 

(Dilthey, 1957, p. 54). Si Sócrates enseñaba en el ágora, estos ya enseñaban en escuelas. Habían 

nacido las escuelas filosóficas. 

En la época helenista se llegó a cierta disgregación (Davidson, 1911, pp. 211 y ss.). Se 

tenía la enkiclo-paideia, de donde viene enciclopedia, que era lo que tenía que aprender el 

hombre común (Dilthey, 1957, pp. 55-57). Pero era un amasijo de cosas, a veces sin mucha 

coherencia y de manera mecánica o sin reflexión. Las principales escuelas filosóficas (estoicismo, 

epicureísmo, escepticismo y neoplatonismo) se disputaron la educación, con pocas variantes 

(Dilthey, 1957, p. 58).  Para los estoicos, el bien era la virtud; para los epicúreos, el placer; para 

los escépticos, la abstención de la certeza; para los neoplatónicos, la contemplación mística. Y 

cada uno educaba para el fin que proponía a su sistema. 

Los romanos fueron eclécticos e incorporaron muchos de los ideales griegos (Campillo 

Cuauhtli, 1969, pp. 83 y ss.; Weimer, 1961, pp. 12-20). A lo que estos llamaron paideia, ellos la 

llamaron humanitas (Dilthey, 1957, pp. 65-70). Era la educación o formación. Catón Mayor, 

Cicerón, Plinio, Quintiliano y otros adoptaron esta idea (Dilthey, 1957, pp. 73-75). También 

era formar al ciudadano, pero eran más prácticos, por eso buscaron el político-orador. Esto se 

conjuntaba, de alguna manera, en el jurista. También se requería el estudio de la historia, que, 

según Cicerón, era la maestra de la vida. Igualmente, hubo filosofía, más en la línea de los 

estoicos, para formar al hombre en un cosmopolitismo que después abrió el imperio romano 

(Dilthey, 1957, pp. 76-77). 

En el propio imperio romano hubo escuelas dignas de ser tomadas como antecesoras de 

las universidades (Dilthey, 1957, pp. 90-92). Adriano abrió en Roma el Ateneo y después hubo 

otras escuelas notables, como la de Marco Aurelio y la de Diocleciano. Otra célebre fue la de 

Nápoles. Hubo también en Constantinopla, en África e incluso en Francia, como en Marsella. 

10 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-17, 2025 
ISSN 1688-6151 

Se enseñaba gramática, retórica, filosofía, derecho y medicina. Eran pagados por el 

Estado, de modo que pudieron estudiar los que no provenían de familias pudientes. Tenían el 

trivium, que era lo básico (de ahí viene trivial o fácil), constaba de gramática, dialéctica y 

retórica. El cuadrivium constaba de la aritmética, la geometría, la astronomía y la música. Su 

esquema ilustró a las escuelas medievales. 

Época medieval 
Luego vinieron las escuelas monacales y las escuelas palatinas. Escuelas monacales hubo en los 

monasterios principales y llegaron a ser muy connotadas, como la de Monte Casino, fundado 

por san Benito y de donde salió Pablo el Diácono (Dilthey, 1957, pp. 110-111). Otra fue la de 

Jarrow, donde enseñó san Beda el Venerable, uno de los mayores eruditos. Transmitían el 

trivium y el cuadrivium de los romanos, más algo de filosofía y teología. Tenían alumnos 

internos y externos (no clérigos) (Imperatore, 1965, p. 19). Escuela Palatina hubo desde 

Clodovico II (Dilthey, 1957, pp. 112-114). Era la schola palatii, en la corte francesa. 

Carlomagno (768-814, coronado emperador en el 800) le dio fortaleza y llevó a Pablo Diácono 

a su corte. También a Alcuino y a otros. Alcuino fue el organizador de la enseñanza, que era el 

trivium y el cuadrivium de los romanos, con algo de filosofía y teología. 

Lo mismo se enseñaba en las escuelas catedralicias, que fueron los antecedentes de las 

universidades. Además del trivium y el cuadrivium, enseñaban teología o Biblia (sacra pagina). 

Allí surgió la imagen del scholasticus (Dilthey, 1957, p. 115). Él podía otorgar los títulos. Había 

alumnos internos y externos. Hubo algunas célebres, como la de Canterbury, la de Chartres y la 

de París (Imperatore, 1965, p. 20). 

Las escuelas catedralicias o claustrales admitieron no solo clérigos, sino también laicos o 

externos. Su crecimiento dio origen a las universidades, que constaban de escuelas o facultades. 

Las universidades nacieron en Bolonia, Salerno y París (Dilthey, 1957, p. 128). Eran centros de 

intercambio cultural. Dada la escasez de manuscritos, daban la enseñanza oral, que fue muy 

importante. Universitas era lo mismo que gremio o corporación. Había de artesanos y también 

hubo de maestros y estudiantes, que fue la universidad (Imperatore, 1965, p. 23). Hubo 

universidades ex consuetudine, como la de Oxford, sin carta de fundación. Otras las fundaba el 

11 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-17, 2025 
ISSN 1688-6151 

Papa, como Cambridge, Pisa y Heidelberg. Otras fundadas por los reyes, como la de Salamanca 

(hacia 1215). Y otras tanto por el papa como por el rey, por ejemplo, Florencia, Praga y Viena 

(Imperatore, 1965, p. 25). 

Frente al judaísmo y el islam, trataban de sintetizar la cultura cristiana. También tenía 

que fundamentarla racionalmente. Coincide con la aspiración papal de hacer de Roma el 

centro cultural del mundo. Aspiraban a reunir la cultura clásica y la teología cristiana (Dilthey, 

1957, p. 129). 

Se recuperaron poco a poco las obras de Aristóteles. Se comenzó por traducciones del 

árabe hechas en España e Italia, y otros lo culminaron, como Guillermo de Moerbeke. Entre los 

comentaristas del Estagirita estuvieron Abelardo y, sobre todo, san Alberto y santo Tomás 

(Dilthey, 1957, pp. 130-131). 

En el siglo XI, Salerno se distinguió por su escuela de medicina. Por el mismo tiempo, 

Bolonia con su escuela de leyes. La Universidad de París, modelo y centro de todas, surgió a 

partir de la escuela de la catedral de Notre Dame y tiene colegios célebres, como el de la Sorbona 

y Monteagudo. 

Los maestros formaron corporaciones gremiales y así surgió la universidad, que era la 

reunión de maestros y alumnos (universitas magistrorum et scholarium). Los maestros 

enseñaban y el maestrescuela daba la licentia docendi o licencia para enseñar (Dilthey, 1957, 

p. 132). 

En el siglo XIII, la universidad llegó a una gran organización y tuvo varias corporaciones 

autónomas. Además de la facultad de artes o filosofía (con el trivium y el cuadrivium), estaban 

las facultades de teología, derecho y medicina (Dilthey, 1957, p. 132). 

Solían tener un rector en común, dos cancilleres y la protección del papa. Cada colegio o 

facultad tenía un decano (Imperatore, 1965, p. 26). Poco a poco se fue secularizando, como se 

ve con el rey Felipe el Hermoso. La universidad parisina reconocía y regía los colegios. Luego se 

fundaron universidades en Alemania, Inglaterra y España (Dilthey, 1957, pp. 133-134). 

Se daba el bachillerato, la licencia, la maestría y el doctorado. Las dos últimas permitían 

acceder a la enseñanza universitaria. En París el doctorado requería 14 años de estudio y 35 de 

12 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-17, 2025 
ISSN 1688-6151 

edad. Tenían lecciones, repeticiones y disputaciones. Eso indicaba el diálogo entre maestros y 

alumnos (Imperatore, 1965, p. 26). 

La intencionalidad del hombre, el objeto de la 
educación 
Así pues, la intencionalidad del ser humano ha sido lo que la educación tiene que encauzar. Esa 

intencionalidad se da sobre todo al nivel cognoscitivo y al nivel volitivo (que incluye la 

afectividad). Se educa la intencionalidad cognoscitiva con el estudio de las artes y ciencias; se 

educa la intencionalidad volitivo-afectiva con la ética, que era una forma de incluir la psicología. 

En efecto, muchos aspectos o elementos de la orientación psicológica los encontramos en la 

ética o filosofía moral. Pero también, y sobre todo, la educación de la intencionalidad 

cognoscitiva se nos muestra en el cultivo de las artes y ciencias, que corresponden a las 

facultades del hombre. Y tenían que ser interpretadas en el ser humano, respondían a una 

antropología filosófica o filosofía del hombre y se basaban en ella (Beuchot, 2009a). 

Efectivamente, la educación es un objeto de la hermenéutica, sobre todo la historia de la 

educación. Hemos visto aquí cómo en la historia de la educación de la época antigua y la 

medieval se fue gestando lo que ahora conocemos como universidad. En este proceso 

encontramos la presencia y el perfilarse de ciertas materias del lenguaje y otras reales. Las que 

tienen que ver con el lenguaje son la gramática, la lógica y la retórica. Las que tienen que ver con 

la realidad son la matemática, la física, la astronomía y la música. Después se añadieron la 

filosofía, la teología, el derecho y la medicina. Y es que la filosofía abarcaba esos aspectos, pero 

se le añadieron la metafísica u ontología y la ética junto con la política. En la Edad Media, esas 

materias se veían en teología, pero poco a poco fueron quedando para la filosofía. La teología 

estaba aparte, como otra facultad, lo mismo que pasó con el derecho y la medicina. 

La filosofía tenía una carga interpretativa muy fuerte. No solamente de interpretar, sino 

de enjuiciar. No en balde el Peri hermeneias de Aristóteles se traducía como Del juicio.2 Es 

como la facultad de juzgar, de la que hablaría Kant en la Crítica del juicio, pero aquí entendida 

más en el ámbito ético-político que en el estético. Sin embargo, había la misma consideración 

2 O «de la expresión», pero no «de la interpretación», cf. Ferraris, 2002, p. 14. 
13 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-17, 2025 
ISSN 1688-6151 

de que no siempre se obtiene un juicio determinante, sino las más de las veces un juicio 

reflexionante, el cual no tiene la precisión del anterior. Por eso Hannah Arendt la comparaba a 

la phrónesis aristotélica, la cual era la virtud del buen juicio, de la moderación, del equilibrio, de 

la proporción o analogía. 

El juicio prudencial es el que trata de formar la educación, tanto en su idea de paideia 

griega como en su idea de humanitas romana y de universitas medieval. Porque, no lo 

olvidemos, la universidad es un invento medieval y es la idea de que allí se puede dar el juicio 

que responda a una quaestio o cuestión o pregunta, a un problema. Por eso tenían el ejercicio 

de las quaestiones disputatae o cuestiones disputadas y las quaestiones quodlibetales o cuestiones 

de tema misceláneo, en las que podían ventilarse los problemas más elevados de ontología o los 

problemas más acuciantes de política. Siempre bajo la idea de que la educación, en este caso de 

la universidad, ha de conducir a la madurez de juicio, debe capacitar para emitir un juicio 

prudente y, además, argumentarlo. 

Por eso la parte principal de la prudencia era la deliberación, la cual era también una 

parte importante de la retórica, precisamente aquella en la que se sopesaban los pros y los 

contras de la decisión, y buscaba argumentos con los cuales apoyarlos (Arenas-Dolz, 2004, 

pp. 625 y ss.). En todo ello se ejercía la hermenéutica, la interpretación judicativa y era una 

hermenéutica analógica, porque la analogía es proporción y la proporción es equilibrio y 

adecuación. Con eso se excluía de la educación la hermenéutica unívoca que pretendería 

formar personas con juicios cerrados y obtusos. También se excluía la hermenéutica equívoca, 

que no alcanzaría ni para formar el juicio en su sentido más amplio. En cambio, una 

hermenéutica analógica, centrada en la proporción, daría la suficiente elasticidad como para 

evitar el juicio puramente unívoco, intransigente y duro, así como el juicio puramente 

equívoco, que no llega a nada. Y, además, conectaba con la argumentación, al menos retórica, 

con la cual basta para apoyar la tesis que uno sostiene. 

Se trataba, pues, de una educación que consistía en la formación del juicio y de un juicio 

equilibrado, proporcional, a la vez abierto y riguroso, mesurado y sagaz, que es el que podía 

orientar en la vida moral y política. Por eso la universidad, y tal es el valor que se daba a la 

filosofía, era un organismo de consulta para la sociedad o, más bien, un organismo de juicio, de 

14 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-17, 2025 
ISSN 1688-6151 

interpretación, de hermeneia. Y para dar un juicio ponderado, se requiere una hermenéutica 

analógica (Beuchot, 2009b, pp. 77 y ss.). Con ella se podrá guardar el carácter judicativo 

prudencial de la educación y su carácter argumentativo dentro de la argumentación retórica. 

Y en ello consistía lo más granado y central de la educación en la formación de la 

capacidad de juicio y, por lo mismo, de deliberación en la persona. Por eso en los griegos y 

romanos la retórica tuvo una función tan importante, porque formaba para deliberar, y en ese 

mismo ejercicio de deliberación se estructuraba la phrónesis o prudencia. Esto también se dio en 

los medievales, que consideraban la deliberación como formación para la libertad, pues 

algunos, como Tomás de Aquino, colocaban el acto libre en la deliberación o en el juicio 

resultante de ella (el consejo o decisión) más que en la misma acción, pues muchas veces lo que 

se decidía no se podía poner por obra. Es siempre el ideal de formar el juicio, la deliberación, la 

prudencia o discreción. En ello se centraba la educación y, por lo tanto, el cometido o finalidad 

de la pedagogía. 

Así, lo que la pedagogía hace es algo que ya ha sido visto desde antiguo, a saber, orientar, 

guiar y encauzar la intencionalidad que tiene el hombre. No impone ni deja al azar, dirige y 

acompaña esa fuerza que viene del propio ser humano, su intencionalidad, tanto cognoscitiva 

como volitiva. En eso consiste educar, lo cual es aprovechar ese impulso potencial que viene 

desde el ser humano y disciplinarlo. 

Conclusión 
Hemos visto, pues, cómo la historia temprana de la educación, sobre todo la de la educación 

superior, nos muestra que se trata de encauzar la misma intencionalidad del hombre, que es 

tanto cognoscitiva como volitivo-afectiva. La educación del conocimiento se hacía por las 

virtudes dianoéticas o intelectuales; la de la voluntad-afecto por las virtudes éticas o prácticas. 

Principalmente, se buscaba la phrónesis o prudencia, la virtud más necesaria (Beuchot, 2007). 

Ella era la que daba, sobre todo en la vida práctica o moral, la formación. No en balde había 

trabajos que comparaban la prudencia con la lógica, porque era considerada como una especie 

de lógica personalizada, y que comparaban la prudencia con la técnica o el arte, pues siempre 

había un elemento intuitivo. Era la sabiduría de lo concreto y circunstanciado, esto es, en 

15 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-17, 2025 
ISSN 1688-6151 

contexto, una razón contextual, que es en la que necesitamos formar ahora, después de tanto 

tiempo de razón abstracta, sin sentido del contexto (como fue la del positivismo). 

Esto daba a la universidad un carácter de consejera de la sociedad. El consejo o juicio 

prudencial era el resultado práctico de toda la formación teórica, la cual tenía que mostrarse 

contundente en los resultados prácticos. Por eso es importante volver a la educación como 

formación del juicio, porque es lo que más se necesita en nuestras universidades. Allí se 

concentra la masa crítica, y crítica viene de krinein, que precisamente significa ‘juzgar’. Por ello 

es relevante la hermenéutica, ya que la hermeneia era la teoría del juicio, del acto interpretativo, 

por el cual se esclarecía lo que ocurría en la política. La universidad, pues, era la conciencia de la 

sociedad en cuestión. 

En todo caso, una razón contextual, es lo que necesitamos ahora, después de que hemos 

padecido una razón sin contexto, abstracta, positivista. De hecho, los positivismos nos han 

encerrado en una razón unívoca; y necesitamos salir a una razón diferente, pero no a una razón 

equívoca, como la que se ve en la posmodernidad, que igualmente pierde y diluye, sino a una 

razón analógica, que, a diferencia de la razón unívoca positivista, tenga sentido del contexto, 

pero que, a diferencia de la razón equívoca posmoderna, no nos hunda en el vacío. Estamos, 

pues, con esa posibilidad de dar una educación significativa. Esta es nuestra justificación de cara 

al futuro. 

Referencias 
Arenas-Dolz, F. (2004). Retorética. Actualidad de la hermenéutica analógico-crítica. En I. Murillo (Coord.), 

Filosofía práctica y persona humana. Universidad Pontificia de Salamanca. 

Beuchot, M. (2007). Phrónesis, analogía y hermenéutica. Universidad Nacional Autónoma de México. 

Beuchot, M. (2009a). Hermenéutica analógica y educación multicultural. Consejo Nacional de Ciencia y 
Tecnología; Universidad Privada del Norte; Plaza y Valdés Editores. 

Beuchot, M. (2009b). Tratado de hermenéutica analógica. Hacia un nuevo modelo de interpretación (4a. ed.). 
Universidad Autónoma de México-Ítaca. 

Campillo Cuauhtli, H. (1969). Manual de historia de la educación (10a. ed.). Fernández Editores. 

Davidson, Th. (1911). La educación del pueblo griego. Ediciones de La Lectura. 

Dilthey, W. (1957). Historia de la pedagogía (5a. ed.). Losada. 

Ferraris, M. (2002). Historia de la hermenéutica. Siglo XXI. 

Imperatore, L. E. (1965). La educación en la Edad Media. Huemul. 

16 



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-17, 2025 
ISSN 1688-6151 

Weimer, H. (1961). Historia de la pedagogía. Unión Tipográfica Editorial Hispano Americana. 

17 


