Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-17, 2025
ISSN 1688-6151

UNIVERSIDAD
DE LA REPUBLICA
URUGUAY

80 | 11 FHCE

anos Facultad de Humanidades

y Ciencias de la Educacién

ARTICULO | ARTIGO
Fermentario V. 19, N° 2 (2025)

ISSN 1688-6151

Instituto de Educacidn, Facultad de Humanidades y Ciencias de

la Educacion, Universidad de la Republica. www.fhuce.edu.uy

SOBRE LA EDUCACION Y LA HERMENEUTICA

SOBRE EDUCAGAO E HERMENEUTICA

ABOUT EDUCATION AND HERMENEUTICS

.. 1
Mauricio Beuchot

DOI: pttpsy//dot.org/10.4796 5/ fermen. 19.2.1

Resumen

En este articulo se intenta hacer un recorrido por la historia de la pedagogia para hacer ver la importancia
que para ella puede tener la hermenéutica. De hecho, en la historia de la pedagogia, sobre todo en su forma
de filosofia de la educacion, se ha hecho la aplicacion de la hermenéutica. Se afiade la utilidad que tendria
una hermenéutica vertebrada en la nocion de analogia, esto es, una hermenéutica analdgica.

Palabras clave: educacion, hermenéutica.

Resumo

Este artigo busca tracar a histéria da pedagogia para destacar a importancia da hermenéutica nesse
contexto. De fato, a hermenéutica tem sido aplicada ao longo da historia da pedagogia, particularmente em
sua forma como filosofia da educag@o. O artigo explora ainda a utilidade potencial de uma hermenéutica
estruturada em torno da nogdo de analogia —ou seja, uma hermenéutica analogica.

Palavras-chave: educacdo, hermenéutica.

Abstract

This article tries to make a journey through the history of education in order to show the importance that
she may have hermeneutics. In fact, in the history of pedagogy, especially in its philosophy of education

1 . . . , - ;.
Universidad Nacional Auténoma de México, México.


http://www.fhuce.edu.uy/
https://doi.org/10.47965/fermen.12.1

Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-17, 2025
ISSN 1688-6151

has been the application of hermeneutics. Add the utility would have a vertebrate hermeneutics on the
notion of analogy, that is, an analogical.
Keywords: education, hermeneutics.

Introduccioén

Hay en el ser humano una intencionalidad de muchos niveles. Es, en los origenes, ontoldgica.
Todo el ser del hombre se halla polarizado hacia objetos, tiende a salir, pero tiene que ser
orientado para que llegue bien a sus objetos de destino. También es intencionalidad
cognoscitiva y volitiva (tanto afectiva como voluntaria). Hay que aprovechar la riqueza de esa
intencionalidad del hombre para encauzarla con la educacién.

Esta intencionalidad la supieron ver autores como Franz Brentano que la transmitié a sus
alumnos Sigmund Freud y Edmund Husserl. Esto ha seguido en la actualidad a través de la
fenomenologia y el existencialismo. Nosotros tenemos que rescatarla y potenciarla, para
provecho de la filosoffa de la educacién. Trataremos de seguirla desde la Antigiiedad y la Edad

Media, con vistas a ser aprovechada en la actualidad mediante la hermenéutica.

En la Antiguedad

Encontramos ya la intencionalidad en cuanto base antropoldgica de la educacién o pedagogia
en Platén (Dilthey, 1957, p. 44). El concibe al hombre como un ser intencional, sin darle ese
nombre, el cual tiene que incorporar un ethos. La paideia es asimilacién de un ethos en el
hombre. Es la ética que surge de las leyes del Estado. Por eso la pedagogia estd subordinada ala
politica (Davidson, 1911, pp. 61y ss.).

Pero también lo estd a la psicologfa o antropologfa (Dilthey, 1957, p. 45). El hombre es
un ser intencional, con tres intencionalidades principales. Una es la del apetito, el de la vida
afectiva y volitiva. Lo ideal es que lo que comienza como apetito sensible llegue a ser apetito
inteligible o voluntad, esto es, que la voluntad se imponga sobre el solo apetito.

Platén, como es clasista, considera que esto se da de manera principal en la clase inferior,
la de los trabajadores, que son como el estémago del Estado. Tienden a los placeres del cuerpo y
por ello les compete cultivar la virtud de la templanza (Davidson, 1911, pp. 160y ss.).

Otra intencionalidad es la de la agresién, que sirve para la defensa. Esta toca a los

guerreros, que son como los brazos y las piernas de la sociedad o del Estado, los que le dan

7



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-17, 2025
ISSN 1688-6151

proteccién y accién. Su virtud es la de la fortaleza, que incluye fuerza y valentia, es el ser
esforzados. Es la clase media y tiene como educacién la formacién en esa virtud.

La tercera intencionalidad es la del intelecto. Esta se da en la clase mds alta, que es la de
los filésofos. Estos son los guifas y legisladores, pues Platon tenia el ideal del filésofo-rey. El
filésofo desarrolla el intelecto-razén, con la virtud de la prudencia o sabidurfa. También
procura, en cuanto legislador y juez, realizar la virtud de la justicia.

Por eso Platén modifica cosas de la educacién tradicional. Acepta la educacién anterior,
gimndstica y musical, pues la primera fortalece el cuerpo y la segunda el alma, pero las cambia
de intencionalidad. La gimnasia ha de ser para formar un cuerpo fuerte y un alma valerosa,
pero no por la mera vanidad y la cultura atlética. También pide moderar el uso de la medicina.
En cuanto a la musica, ha de cultivarse, pero no en los tonos adormecedores y muelles, sino en
los que aumenten el valor y ayuden a la contemplacién. Solo permite la citara y la lira (Dilthey,
1957, p. 47).

En cuanto a la poesia, la pone en tela de juicio. Limita el uso de las fibulas de los poetas,
porque algunas son perniciosas e indignas, como las crueldades de Cronos y las luchas de los
gigantes. Rechaza las obras teatrales porque se quedan en la imitacién de cosas y acciones.

Limita también el empleo de las fibulas porque desea dar una base religiosa monoteista.
Por eso excluye a los grandes poetas de la etapa mitica, pues promovian el placer y el dolor mds
que las leyes. Solo el que habfa hecho algo por el Estado podia hacer poesfa. Era una nueva
poética. Asimismo, habfa que moderar la retdrica, por la mala experiencia de los sofistas,
grandes oradores, pero falsarios.

En cambio, la formacién superior era la filosoffa, que conducia las almas. Comienza con
lo bello y lo bueno del cosmos; luego pasa a las relaciones matemiticas, para llegar a las ideas
puras (Dilthey, 1957, p. 49). Asi se pasa de la gramdtica, que es lo elemental, a la 16gica o
dialéctica, que es la que lleva a las ideas (Carta VII), con una moderacion de la retérica, y se
pasa a las matemdticas, que constan de aritmética, geometria y astronomia (con la moderacién
de la musica), para llegar a la verdadera filosoffa, que es la desembocadura de la dialéctica en la

ontologfa o metafisica. Con ellas se conectan la psicologfa, la ética y la politica.



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-17, 2025
ISSN 1688-6151

De este modo, se ve que las ciencias encuentran una clasificacién segin la organizacién
del desarrollo pedagdgico, dentro del marco de la sociedad, que es el Estado, el cual regula tanto
los contenidos como los procesos. Es la concepcién de la educacién como la formacién del
buen ciudadano, al servicio del Estado segin sus virtudes y sus clases. Es la educacién en la
virtud o por medio de la virtud.

En Platén encontramos ya el cuadro completo de las virtudes: templanza, fortaleza y
justicia, como virtudes morales; la prudencia, como virtud intelectual o tedrica, pues es la
sabiduria de Sdcrates.

Aristételes completa esta teorfa de las virtudes (Davidson, 1911, pp. 183 y ss.). Ve la
prudencia como intelectiva, pero referida a la praxis. Pone el intelecto como hdbito de los
principios, la ciencia como hdbito de las conclusiones y la sabidurfa como participando del
intelecto y de la ciencia, pues es el hdbito de los primeros principios y de las conclusiones més
elevadas (Dilthey, 1957, p. 53).

Para el Estagirita, como remembranza de Platén, en una perspectiva igualmente clasista y
esclavista, es en cada hombre donde se encuentra esa triple intencionalidad, no ya en el Estado.
Una es la del apetito concupiscible, que busca lo deleitable; otra es la del apetito irascible, que
busca lo arduo o dificil, y otra es la del intelecto-razén.

De modo semejante a su maestro, asigna al apetito concupiscible la virtud de la
templanza, que modera la satisfaccién de las necesidades del cuerpo; al apetito irascible, la
virtud de la fortaleza, que le da la perseverancia en lo arduo, y al intelecto-razén le asigna la
justicia, del lado moral y la prudencia, como virtud mixta (dianoética y ética). Asi, ademds de
las virtudes éticas ya sefialadas, pone otras virtudes dianoéticas o tedricas: el intelecto, la ciencia
y la sabiduria. Y, en la razén prictica, la prudencia y la técnica o arte.

El intelecto es la captacién de los principios, la ciencia es la obtencién de conclusiones y
la sabidurfa es la obtencién de conclusiones, a partir de los principios mds elevados. La
prudencia es la recta razén de lo agible u operable, la conducta, y el arte o técnica es la recta
razén de lo factible o producible. La prudencia no tiene reglas, se aprende con el ejercicio y la

imitacién de modelos, y el arte si da reglas de operacién o procedimiento para hacer bien algo.



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-17, 2025
ISSN 1688-6151

Vemos en Aristételes, cdmo se extiende la concepcién de su maestro Platén como
formacién de virtudes. Virtudes pricticas o éticas, para asegurar la convivencia; virtudes
tedricas o dianoéticas, para el sabio y virtudes de la razén prictica, para hacer el bien o para
hacer bien una cosa.

El Estagirita ve la educacién como formacién de las virtudes en el alumno, tanto las éticas
como las dianoéticas. Asi como Platén ensefiaba en la Academia, Aristdteles lo hacfa en el Liceo
(Dilthey, 1957, p. 54). Si Sécrates ensefiaba en el 4gora, estos ya ensefiaban en escuelas. Habian
nacido las escuelas filoséficas.

En la época helenista se lleg6 a cierta disgregacion (Davidson, 1911, pp. 211y ss.). Se
tenfa la enkiclo-paideia, de donde viene enciclopedia, que era lo que tenfa que aprender el
hombre comdn (Dilthey, 1957, pp. 55-57). Pero era un amasijo de cosas, a veces sin mucha
coherencia y de manera mecdnica o sin reflexién. Las principales escuelas filoséficas (estoicismo,
epicureismo, escepticismo y neoplatonismo) se disputaron la educacién, con pocas variantes
(Dilthey, 1957, p. 58). Para los estoicos, el bien era la virtud; para los epicureos, el placer; para
los escépticos, la abstencién de la certeza; para los neoplaténicos, la contemplacién mistica. Y
cada uno educaba para el fin que proponfa a su sistema.

Los romanos fueron eclécticos e incorporaron muchos de los ideales griegos (Campillo
Cuauhtli, 1969, pp. 83 y ss.; Weimer, 1961, pp. 12-20). A lo que estos llamaron paideia, ellos 1a
llamaron humanitas (Dilthey, 1957, pp. 65-70). Era la educacién o formacién. Catén Mayor,
Cicerdn, Plinio, Quintiliano y otros adoptaron esta idea (Dilthey, 1957, pp. 73-75). También
era formar al ciudadano, pero eran mds précticos, por eso buscaron el politico-orador. Esto se
conjuntaba, de alguna manera, en el jurista. También se requeria el estudio de la historia, que,
segin Cicerén, era la maestra de la vida. Igualmente, hubo filosoffa, mds en la linea de los
estoicos, para formar al hombre en un cosmopolitismo que después abrié el imperio romano
(Dilthey, 1957, pp. 76-77).

En el propio imperio romano hubo escuelas dignas de ser tomadas como antecesoras de
las universidades (Dilthey, 1957, pp. 90-92). Adriano abrié en Roma el Ateneo y después hubo
otras escuelas notables, como la de Marco Aurelio y la de Diocleciano. Otra célebre fue la de

Nipoles. Hubo también en Constantinopla, en Africa e incluso en Francia, como en Marsella.

10



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-17, 2025
ISSN 1688-6151

Se ensefiaba gramdtica, retdrica, filosoffa, derecho y medicina. Eran pagados por el
Estado, de modo que pudieron estudiar los que no provenfan de familias pudientes. Tenfan el
trivium, que era lo bisico (de ahi viene #7ivial o ficil), constaba de gramitica, dialéctica y
retdrica. El cuadrivium constaba de la aritmética, la geometria, la astronomia y la mdsica. Su

esquema ilustré a las escuelas medievales.

Epoca medieval

Luego vinieron las escuelas monacales y las escuelas palatinas. Escuelas monacales hubo en los
monasterios principales y llegaron a ser muy connotadas, como la de Monte Casino, fundado
por san Benito y de donde salié Pablo el Didcono (Dilthey, 1957, pp. 110-111). Otra fue la de
Jarrow, donde ensefié san Beda el Venerable, uno de los mayores eruditos. Transmitfan el
trivium y el cuadrivium de los romanos, mds algo de filosoffa y teologfa. Tenfan alumnos
internos y externos (no clérigos) (Imperatore, 1965, p.19). Escuela Palatina hubo desde
Clodovico II (Dilthey, 1957, pp.112-114). Era la schola palatii, en la corte francesa.
Carlomagno (768-814, coronado emperador en el 800) le dio fortaleza y llevé a Pablo Didcono
a su corte. También a Alcuino y a otros. Alcuino fue el organizador de la ensefianza, que era el
trivium y el cuadrivium de los romanos, con algo de filosofia y teologfa.

Lo mismo se ensefiaba en las escuelas catedralicias, que fueron los antecedentes de las
universidades. Ademads del trivium y el cuadrivium, ensefiaban teologia o Biblia (sacra pagina).
Allf surgié la imagen del scholasticus (Dilthey, 1957, p. 115). El podia otorgar los titulos. Habia
alumnos internos y externos. Hubo algunas célebres, como la de Canterbury, la de Chartres y la
de Paris (Imperatore, 1965, p. 20).

Las escuelas catedralicias o claustrales admitieron no solo clérigos, sino también laicos o
externos. Su crecimiento dio origen a las universidades, que constaban de escuelas o facultades.
Las universidades nacieron en Bolonia, Salerno y Paris (Dilthey, 1957, p. 128). Eran centros de
intercambio cultural. Dada la escasez de manuscritos, daban la ensefianza oral, que fue muy
importante. Universitas era lo mismo que gremio o corporacién. Habia de artesanos y también
hubo de maestros y estudiantes, que fue la universidad (Imperatore, 1965, p. 23). Hubo

universidades ex consuetudine, como la de Oxford, sin carta de fundacién. Otras las fundaba el

11



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-17, 2025
ISSN 1688-6151

Papa, como Cambridge, Pisa y Heidelberg. Otras fundadas por los reyes, como la de Salamanca
(hacia 1215). Y otras tanto por el papa como por el rey, por ejemplo, Florencia, Praga y Viena
(Imperatore, 1965, p. 25).

Frente al judaismo y el islam, trataban de sintetizar la cultura cristiana. También tenfa
que fundamentarla racionalmente. Coincide con la aspiracién papal de hacer de Roma el
centro cultural del mundo. Aspiraban a reunir la cultura clésica y la teologfa cristiana (Dilthey,
1957, p. 129).

Se recuperaron poco a poco las obras de Aristételes. Se comenzé por traducciones del
drabe hechas en Espafia e Italia, y otros lo culminaron, como Guillermo de Moerbeke. Entre los
comentaristas del Estagirita estuvieron Abelardo y, sobre todo, san Alberto y santo Tomds
(Dilthey, 1957, pp. 130-131).

En el siglo XI, Salerno se distinguié por su escuela de medicina. Por el mismo tiempo,
Bolonia con su escuela de leyes. La Universidad de Paris, modelo y centro de todas, surgié a
partir de la escuela de la catedral de Notre Dame y tiene colegios célebres, como el de la Sorbona
y Monteagudo.

Los maestros formaron corporaciones gremiales y asi surgi6 la universidad, que era la
reunién de maestros y alumnos (universitas magistrorum et scholarium). Los maestros
ensefiaban y el maestrescuela daba la licentia docendi o licencia para ensefar (Dilthey, 1957,
p. 132).

En el siglo XIII, la universidad llegé a una gran organizacién y tuvo varias corporaciones
auténomas. Ademds de la facultad de artes o filosofia (con el trivium y el cuadrivium), estaban
las facultades de teologia, derecho y medicina (Dilthey, 1957, p. 132).

Solian tener un rector en comun, dos cancilleres y la proteccién del papa. Cada colegio o
facultad tenfa un decano (Imperatore, 1965, p. 26). Poco a poco se fue secularizando, como se
ve con el rey Felipe el Hermoso. La universidad parisina reconocia y regfa los colegios. Luego se
fundaron universidades en Alemania, Inglaterra y Espana (Dilthey, 1957, pp. 133-134).

Se daba el bachillerato, la licencia, la maestrfa y el doctorado. Las dos tltimas permitfan

acceder a la ensefianza universitaria. En Paris el doctorado requeria 14 afios de estudio y 35 de

12



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-17, 2025
ISSN 1688-6151

edad. Tenfan lecciones, repeticiones y disputaciones. Eso indicaba el didlogo entre maestros y

alumnos (Imperatore, 1965, p. 26).

La intencionalidad del hombre, el objeto de la

educacién

Asi pues, la intencionalidad del ser humano ha sido lo que la educacién tiene que encauzar. Esa
intencionalidad se da sobre todo al nivel cognoscitivo y al nivel volitivo (que incluye la
afectividad). Se educa la intencionalidad cognoscitiva con el estudio de las artes y ciencias; se
educa la intencionalidad volitivo-afectiva con la ética, que era una forma de incluir la psicologfa.
En efecto, muchos aspectos o elementos de la orientacién psicolégica los encontramos en la
ética o filosoffa moral. Pero también, y sobre todo, la educacién de la intencionalidad
cognoscitiva se nos muestra en el cultivo de las artes y ciencias, que corresponden a las
facultades del hombre. Y tenfan que ser interpretadas en el ser humano, respondian a una
antropologfa filoséfica o filosoffa del hombre y se basaban en ella (Beuchot, 2009a).

Efectivamente, la educacién es un objeto de la hermenéutica, sobre todo la historia de la
educacién. Hemos visto aqui cémo en la historia de la educacién de la época antigua y la
medieval se fue gestando lo que ahora conocemos como universidad. En este proceso
encontramos la presencia y el perfilarse de ciertas materias del lenguaje y otras reales. Las que
tienen que ver con el lenguaje son la gramdtica, la 1égica y la retérica. Las que tienen que ver con
la realidad son la matemdtica, la fisica, la astronomia y la musica. Después se anadieron la
filosoffa, la teologfa, el derecho y la medicina. Y es que la filosofia abarcaba esos aspectos, pero
se le afadieron la metafisica u ontologia y la ética junto con la politica. En la Edad Media, esas
materias se vefan en teologia, pero poco a poco fueron quedando para la filosoffa. La teologfa
estaba aparte, como otra facultad, lo mismo que pasé con el derecho y la medicina.

La filosoffa tenfa una carga interpretativa muy fuerte. No solamente de interpretar, sino
de enjuiciar. No en balde el Peri hermeneias de Aristételes se traducia como Del jm'cz'o.2 Es
como la facultad de juzgar, de la que hablarfa Kant en la Critica del juicio, pero aqui entendida

mids en el dmbito ético-politico que en el estético. Sin embargo, habia la misma consideracién

? O «de la expresién», pero no «de la interpretacién», cf. Ferraris, 2002, p. 14.

13



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-17, 2025
ISSN 1688-6151

de que no siempre se obtiene un juicio determinante, sino las mds de las veces un juicio
reflexionante, el cual no tiene la precisién del anterior. Por eso Hannah Arendtla comparaba a
la phronesis aristotélica, la cual era la virtud del buen juicio, de la moderacion, del equilibrio, de
la proporcién o analogfa.

El juicio prudencial es el que trata de formar la educacidn, tanto en su idea de paideia
griega como en su idea de humanitas romana y de universitas medieval. Porque, no lo
olvidemos, la universidad es un invento medieval y es la idea de que alli se puede dar el juicio
que responda a una quaestio o cuestiéon o pregunta, a un problema. Por eso tenfan el ejercicio
de las quaestiones disputatae o cuestiones disputadas y las guaestiones guodlibetales o cuestiones
de tema misceldneo, en las que podian ventilarse los problemas més elevados de ontologfa o los
problemas mds acuciantes de politica. Siempre bajo la idea de que la educacidn, en este caso de
la universidad, ha de conducir a la madurez de juicio, debe capacitar para emitir un juicio
prudente y, ademds, argumentarlo.

Por eso la parte principal de la prudencia era la deliberacién, la cual era también una
parte importante de la retdrica, precisamente aquella en la que se sopesaban los pros y los
contras de la decisién, y buscaba argumentos con los cuales apoyarlos (Arenas-Dolz, 2004,
pp- 625 y ss.). En todo ello se ejercia la hermenéutica, la interpretacién judicativa y era una
hermenéutica analdgica, porque la analogfa es proporcién y la proporcién es equilibrio y
adecuacién. Con eso se exclufa de la educacién la hermenéutica univoca que pretenderia
formar personas con juicios cerrados y obtusos. También se exclufa la hermenéutica equivoca,
que no alcanzarfa ni para formar el juicio en su sentido mds amplio. En cambio, una
hermenéutica analdgica, centrada en la proporcidn, darfa la suficiente elasticidad como para
evitar el juicio puramente univoco, intransigente y duro, asi como el juicio puramente
equivoco, que no llega a nada. Y, ademds, conectaba con la argumentacién, al menos retdrica,
con la cual basta para apoyar la tesis que uno sostiene.

Se trataba, pues, de una educacién que consistia en la formacién del juicio y de un juicio
equilibrado, proporcional, a la vez abierto y riguroso, mesurado y sagaz, que es el que podia
orientar en la vida moral y politica. Por eso la universidad, y tal es el valor que se daba a la

filosoffa, era un organismo de consulta para la sociedad o, més bien, un organismo de juicio, de

14



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-17, 2025
ISSN 1688-6151

interpretacién, de hermeneia. Y para dar un juicio ponderado, se requiere una hermenéutica
analégica (Beuchot, 2009b, pp.77 y ss.). Con ella se podrd guardar el cardcter judicativo
prudencial de la educacién y su cardcter argumentativo dentro de la argumentacién retérica.

Y en ello consistia lo mds granado y central de la educacién en la formacién de la
capacidad de juicio y, por lo mismo, de deliberacién en la persona. Por eso en los griegos y
romanos la retdrica tuvo una funcién tan importante, porque formaba para deliberar, y en ese
mismo ejercicio de deliberacién se estructuraba la phronesis o prudencia. Esto también se dio en
los medievales, que consideraban la deliberacién como formacién para la libertad, pues
algunos, como Tomds de Aquino, colocaban el acto libre en la deliberacién o en el juicio
resultante de ella (el consejo o decisién) mds que en la misma accién, pues muchas veces lo que
se decidfa no se podia poner por obra. Es siempre el ideal de formar el juicio, la deliberacién, la
prudencia o discrecién. En ello se centraba la educacién y, por lo tanto, el cometido o finalidad
de la pedagogia.

Asi, lo que la pedagogfa hace es algo que ya ha sido visto desde antiguo, a saber, orientar,
guiar y encauzar la intencionalidad que tiene el hombre. No impone ni deja al azar, dirige y
acompafa esa fuerza que viene del propio ser humano, su intencionalidad, tanto cognoscitiva
como volitiva. En eso consiste educar, lo cual es aprovechar ese impulso potencial que viene

desde el ser humano y disciplinarlo.

Conclusion

Hemos visto, pues, como la historia temprana de la educacidn, sobre todo la de la educacién
superior, nos muestra que se trata de encauzar la misma intencionalidad del hombre, que es
tanto cognoscitiva como volitivo-afectiva. La educacién del conocimiento se hacfa por las
virtudes dianoéticas o intelectuales; la de la voluntad-afecto por las virtudes éticas o pricticas.
Principalmente, se buscaba la phrdnesis o prudencia, la virtud mds necesaria (Beuchot, 2007).
Ella era la que daba, sobre todo en la vida prictica o moral, la formacién. No en balde habia
trabajos que comparaban la prudencia con la 18gica, porque era considerada como una especie
de légica personalizada, y que comparaban la prudencia con la técnica o el arte, pues siempre

habfa un elemento intuitivo. Era la sabiduria de lo concreto y circunstanciado, esto es, en

15



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-17, 2025
ISSN 1688-6151

contexto, una razén contextual, que es en la que necesitamos formar ahora, después de tanto
tiempo de razén abstracta, sin sentido del contexto (como fue la del positivismo).

Esto daba a la universidad un cardcter de consejera de la sociedad. El consejo o juicio
prudencial era el resultado prictico de toda la formacién tedrica, la cual tenfa que mostrarse
contundente en los resultados pricticos. Por eso es importante volver a la educacién como
formacién del juicio, porque es lo que mds se necesita en nuestras universidades. Allf se
concentra la masa critica, y critica viene de krinein, que precisamente significa ‘juzgar’. Por ello
es relevante la hermenéutica, ya que la bermeneia erala teoria del juicio, del acto interpretativo,
por el cual se esclarecia lo que ocurria en la politica. La universidad, pues, era la conciencia de la
sociedad en cuestidn.

En todo caso, una razén contextual, es lo que necesitamos ahora, después de que hemos
padecido una razén sin contexto, abstracta, positivista. De hecho, los positivismos nos han
encerrado en una razén univoca; y necesitamos salir a una razén diferente, pero no a una razén
equivoca, como la que se ve en la posmodernidad, que igualmente pierde y diluye, sino a una
razén analdgica, que, a diferencia de la razén univoca positivista, tenga sentido del contexto,
pero que, a diferencia de la razén equivoca posmoderna, no nos hunda en el vacio. Estamos,
pues, con esa posibilidad de dar una educacién significativa. Esta es nuestra justificacién de cara

al futuro.

Referencias

Arenas-Dolz, F. (2004). Retorética. Actualidad de la hermenéutica analdgico-critica. En 1. Murillo (Coord.),
Filosofia prdctica y persona humana. Universidad Pontificia de Salamanca.

Beuchot, M. (2007). Phrinesis, analogia y hermenéutica. Universidad Nacional Auténoma de México.

Beuchot, M. (2009a). Hermenéutica analdgica y educacion multicultural. Consejo Nacional de Ciencia y
Tecnologfa; Universidad Privada del Norte; Plaza y Valdés Editores.

Beuchot, M. (2009b). Tratado de hermenéutica analdgica. Hacia un nuevo modelo de interpretacion (4a. ed.).
Universidad Auténoma de México-Itaca.

Campillo Cuauhtli, H. (1969). Manual de bistoria de la educacion (10a. ed.). Fernindez Editores.
Davidson, Th. (1911). La educacidn del pueblo griego. Ediciones de La Lectura.

Dilthey, W. (1957). Historia de la pedagogia (5a. ed.). Losada.

Ferraris, M. (2002). Historia de la hermenéutica. Siglo XXI.

Imperatore, L. E. (1965). La educacion en la Edad Media. Huemul.

16



Revista Fermentario, 19 (2), pp. 6-17, 2025
ISSN 1688-6151

Weimer, H. (1961). Historia de la pedagogia. Unién Tipogrifica Editorial Hispano Americana.

17



